
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » خاتمه استصحاب »

در تاریخ ۲۹ دی ۱۳۹۵

خاتمه استصحاب(شرايط جريان استصحاب)
جلسه 59 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

گفتیم به نظر ما ادلهی اصول شامل هر ی از دو طرف مشود و مقتض جریان استصحاب در هر ی از دو طرف وجود دارد
و این مقتض را توضیح دادیم.

کلام مرحوم امام در بحث

امام(رضوان اله تعال علیه) مفرمایند اولا درست است مقتض برای استصحاب در تعارض بین دو استحصاب وجود دارد
ول در مقابل، اقتضا برای علم اجمال ‐ دو ظرف هر دو طاهر بودند و علم اجمال به نجاست احدهما داریم‐  هم موجود

است. اگر احتمال بدهیم اقتضای علم اجمال از اقتضای استصحاب قویتر باشد، باید مقتض تلیف معلوم بالاجمال را بر
مقتض استصحاب مقدم کنیم. و ثانیاً استصحاب یعن حرمت نقض یقین به ش مثل حرمت شرب خمر که ملاک دارد

نیست. «ليس للاستصحاب ملاك ذات نفس يقتض حرمة نقض اليقين، كسائر المحرمات‌» بله ی اصل عمل تعبدی است
برای اینه بتوانیم واقع را درک کنیم.

نتیجه کلام ایشان دو مطلب شد. مطلب اول اینه اصل وجود مقتض برای استصحاب در تعارض الاستصحابین را پذیرفتند
ول میفرمایند این مقتض ی مقتض اهم و اقوا در مقابلش هست و آن عبارت از علم اجمال به این نجاست است و لعل این
اقوای از او باشد. مطلب دوم اینه مفرمایند درست است اینجا نه است، لا تنقض الیقین بالش اما این مثل لا تشرب الخمر

نیست که دارای ی ملاک نفس ذات باشد. ما با قرائن که داریم متوجه مشویم، شارع اصل عمل را قرار داده تا واقع را
درک کنیم. مثلا اگر کس یقینش را به ش نقص کرد، مفسدهی ذات وجود ندارد. بله واقع از او فوت مشود و غیر از آن

ملاک واقع ملاک دیری در میان نیست. اگر استصحاب مطابق با واقع درآمد ملاک واقع را درک مکند، اگر درنیامد آن واقع
از دستش مرود اما این حرمت نقض یقین به ش خودش ی ملاک ذات ندارد[1].

اشال حضرت استاد به مرحوم امام

با بیان که دیروز عرض کردیم اشال در فرمایش امام آشار مشود. بحث از اقتضا در اینجا به معنای ملاک ذات نیست.
وقت مگوئیم اقتضای جریان ادلهی استصحاب وجود دارد کاری به ملاک نداریم بله مگوئیم اطلاق ادله اینجا را مگیرد. به
عبارت دیر مگوئیم ادله من حیث اللفظ شامل این مورد مشود اما مرادمان از اقتضا فقط همین شمول است. به عبارت دیر

وقت مگوئیم دو استصحاب با هم تعارض دارند آیا مقتض برای حجیت وجود دارد یا نه؟ مقتض برای حجیت یعن شمول

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1920
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


دلیل.

به عبارت دیر امام(رضوان اله تعال علیه) بین مقتض برای حجیت و بین مقتض حم خلط کردند. بحث ما در مقتض حم
نیست بعد هم بوئیم شما ی مقتض دیری هم دارید برای علم اجمال و ممن است آن مقتض اقوای از این مقتض باشد.
بحث در مقتض حجیت است مگوئیم ادلهی حجیت استصحاب شامل متعارضین مشود؟ مگوییم بله، هذا معن الاقتضا با

همین بیان که دیروز عرض کردیم.

کلام مرحوم نائین و اشال حضرت استاد به ایشان

در مانحن فیه بحث مفسده و مصلحت از حیث ملاک وجود ندارد کما اینه فرق که مرحوم نائین بین اصول محرزه و غیر
فرماید ما دو جور اصول داریم یاست که م ارات و ابداعات مرحوم نائینمحرزه فرق گذاشته اند را قبول نداریم. این از ابت

عمل کنیم هر دو مشترکاند. از مرحوم نائین از دو طرف ش ه باید به یاصل غیر محرز. در این اصل محرز و ی
مپرسیم مجعول در اصول عملیه چیست؟ مفرمایند تطبیق العمل عل احد طرف الش. ما عملمان را خارجاً بر ی از این

الش شود اصل محرز، اگر احد طرفبه عنوان أنه الواقع باشد م الش فرماید اگر احد طرفم دو طرف منطبق کنیم منته
بدون اینه عنوان باشد مشود اصل غیر محرز.

نائین مفرماید در استصحاب وقت ش کنیم آیا حالت سابقه باق است یا باق نیست ‐ی از دو طرف ش بقاء است و
گذاریم بر بقاء یقین سابق به عنوان أنه الواقع. اما در اصالة الطهاره یا اصالة الحلیة وقتری عدم البقاء است‐ ما بنا مدی

ش کنیم که آیا حلال است یا حرام و یا طاهر است یا نجس، بنا مگذاریم بر طهارت یا بر حلیت، اما نه به عنوان أنه الواقع.
نائین بعد از اینه این فرق را مگذارد مفرماید ادلهی اصول محرزه در جای که دو اصل محرز با هم تعارض کنند جریان

ندارد اما در اصول غیر محرزه اگر با هم تعارض کردند مشمول ادله قرار مگیرند.

با بیان و تحقیق که کردیم جواب از این فرمایش نائین هم روشن مشود. در شمول دلیل وجه ندارد که بیائیم به عنوان أنه
الواقع یا أنه غیر الواقع را دخیل کنیم. مگوئیم دلیل لا تنقض الیقین به حسب شمول، شامل موارد تعارض مشود. عجیب

است که نائین مگوید اصل شمول محل بحث نیست.

پس وقت مگوئیم مقتض برای جریان، مراد شمول دلیل است. و هذا آنچه مرحوم شیخ در جواب مسئلهی تزاحم مطرح
کردند و گفتند مقتض هر دو با هم وجود ندارد که ظهور در این دارد که آنجا هم همین بحث ملاک را مطرح مکند. به نظر ما

این هم تعبیر درست نیست. ما در باب جریان دو اصل کاری به ملاک نداریم که آیا ملاک ذات دارد یا ندارد. مگوئیم لا تنقض
الیقین بالش مگوید هر جا یقین و ش بود لا تنقض. این عموم مسئلهی متعارضین را هم شامل مشود. سه راه تساقط،

ترجیح و یا تخییر وجود دارد ول شمول دلیل نسبت به مورد متعارضین به نظر ما روشن است و جای تردید نیست.

ادامه کلام مرحوم نائین در بحث

مرحوم نائین مفرمایند اگر دو اصل با هم تعارض کرد نه تخییر و نه ترجیح بله فقط مسئله تساقط در میان است. در رد تخییر
مفرمایند تخییر دلیل ندارد. مفرمایند «و لا يقتضيه أدلّة اعتبار الأصول‌» در ذهن ایشان هم این مطلب بوده که ادلهی اعتبار،

اقتضای تخییر ندارد. «لأنّ أدلّة اعتبارها تقتض إعمال كل أصل بعينه‌» نائین مگوید ادلهی اصول اقتضا دارد که هر اصل را
گوید یقین و شراً جاری کن. دلیل متوانیم بفهمیم که در اینجا مخیما معیناً در مورد خودش جاری کنیم. از لا تنقض نم



معین را جاری کن.

در ادامه مفرمایند اصول را به امارات قیاس ننید چون در باب امارات اگر قائل به سببیت ‐چه سببیت باطل که سر از
تصویب در مآورد و چه سببیت که روی مصلحت سلوکیهی مرحوم شیخ انصاری است‐ شویم تماماً به تزاحم برمگردند.

تعارض تنها بر مبنای طریقیت مطرح مشود.

بعد مفرماید مصلحت سلوکیهی شیخ انصاری در فرض انسداد باب علم معنا ندارد. «انّما نقول بها ف حال انفتاح باب العلم‌».
ه شیخ انسدادی است، اما وقتها قائلاند به اینبعض .در بین اعلام و بزرگان هست که آیا شیخ انسدادی است یا انفتاح بحث

ادلهی خبر واحد و ... را آدم مبیند مبیند باب علم که باز است پس انفتاح است. نائین مگوید اولا به شما بوئیم این
مصلحت سلوکیهی شیخ با مبنای انسداد قابل جمع نیست این باید روی مبنای انفتاح باب علم باشد.

در نتهی بعد مگویند نزاع سببیت و طریقیت فقط در باب امارات معنا دارد و در اصول عملیه هیچ فقیهی مسئلهی سببیت را
احتمال نداده. چون در موضوع اصول عملیه انسداد باب علم است. وقت مگوئیم فحص کردیم و حم واقع را پیدا نردیم،

پس در این مورد راه علم برای ما منسد مشود. حت مصلحت سلوکیهای که شیخ در امارات بیان کرد هم مطرح نمشود.
مفرماید «يف ف التعبد بها مصلحة التسهيل و عدم وقوع الملّفين ف كلفة الاحتياط».

نائین عبارت دارد که به نظر من در عبارت شیخ انصاری نیست. مفرماید «و ما ذكره الشيخ(قدّس سره) من إمان إدراج
الاستصحاب المتعارضين ف باب التزاحم إذا فرض أنّ العمل بأحد الاستصحابين يقتض سلب القدرة و عدم التمن من العمل
بالآخر، مجرد فرض لا واقع له، بل الظاهر ان يون من المستحيل.» مفرماید شیخ انصاری فرموده ممن است دو استصحاب
متعارض را داخل باب تزاحم کنیم در صورت که اگر عمل به ی استصحاب کردیم، نتیجهاش سلب القدره از استصحاب دیر
بشود، مجرد فرض است. شیخ در مورد مثال که زد هم گفت این مجرد فرض است که اول بحث گفتیم ارتباط به این نداشت

و خود شیخ هم تصریح کرد مجرد فرضٍ لا واقع له.

نتیجهای که مرحوم نائین مگیرد این است که اولا در اصول عملیه سببیت و مصلحت سلوکیه جریان ندارد ثانیا امان داخل
شدن اصول عملیه در باب تزاحم نیست و چیزی که ممن الدرج در تزاحم نباشد امان تخییر در آن وجود ندارد.

راجع به اینه چرا در تعارض نم شود ی از دو اصل را بر دیری ترجیح داد، نائین مگوید اگر مرجع ی اصل دیر است
که اللام اللام. اگر مرجح امارهی غیر معتبر است یعن مرجح ی از این دو اصل امارهی غیر معتبر هست مثل قیاس و...

تعبیری که دارند این است که اگر ترجیح به خاطر امارهی غیر معتبر باشد این اماره «لا تون ف رتبة الأصل و لا يمن أن تون
الأمارة مرجحة للأصل‌» نمتواند مرجح باشد چون در اماره جنبهی کاشفیت هست ول در رتبهی اصل نیست.

در اینجا همان بحث حومت و بحث ورود مطرح مشود که نمخواهیم در کلام نائین مناقشه کنیم. مطلب دوم هم وجود
دارد که باید ذکر کنیم. بعد نائین مگوید این اقسام اربعهای که در کلام شیخ هست اول این است که ی تقسیم دیری کنیم،

اقسام را مکند اقسام خمسه[2].
انشاءاله روز شنبه بحث تعارض استصحابین تمام مشود.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین



غريق» و بين قوله(عليه السلام): (لا ينقض...) إل [1] ـ تنقيح الأصول، ج‌4، ص: 298 و 299: أنّه فرق بين قوله: «أنقذ كل
آخره؛ حيث إنّ الملاك لوجوب الإنقاذ متحقّق ف إنقاذ كل واحد من الغريقين فعً، فالمقتض لوجوبه ف كل واحد من الغريقين
موجود بالفعل، فمع تعذّر الجمع بينهما يستشف خطاب شرع تخييري، بعد فرض تمنه من إنقاذ أحدهما و بقاء الملاك، بخلاف

ما نحن فيه، فإنّ المقتض لحرمة نقض اليقين، و إن كان موجوداً ف كل واحد من أطراف العلم الإجمال، لن المفروض أنّ
التليف الواقع المعلوم بالإجمال أيضاً يقتض موافقته و امتثاله، و مع احتمال أقوائية اقتضائه من اقتضاء ما ف كل واحد من
أنّه ليس للاستصحاب ملاك ذات المقام. مضافاً إل التخييري ف شف الخطاب الشرعأطرافه من ملاك الاستصحاب، لا يست

نفس يقتض حرمة نقض اليقين، كسائر المحرمات كحرمة شرب الخمر و نحوها من الأحام الفرعية، بل هو قاعدة اصولية جعل
التعبد به لمراعاة الواقع و حفظه، كما ف وجوب الاحتياط ف الأعراض و النفوس، بل نعلم بعدم الملاك ف أحد طرف العلم

الإجمال لحرمة النقض واقعاً؛ للعلم الإجمال بمخالفة أحدهما للواقع.
[2]  فوائد الاصول، ج‌4، ص: 691: ...و ما ذكره الشيخ(قدّس سره) من إمان إدراج الاستصحاب المتعارضين ف باب التزاحم
إذا فرض أنّ العمل بأحد الاستصحابين يقتض سلب القدرة و عدم التمن من العمل بالآخر، مجرد فرض لا واقع له، بل الظاهر

ان يون من المستحيل. فالإنصاف: أنّ القول بالتخيير ف إعمال أحد الأصلين المتعارضين مما لا سبيل إليه، بل هو قول بلا دليل،
لأنّ نسبة أدلّة الاعتبار إل كل من الأصلين عل حدّ سواء و لا يمن الجمع بينهما حسب الفرض، فلا بدّ من التساقط. و لا موقع

للترجيح بين الأصول المتعارضة، فانّ الترجيح إن كان لأجل موافقة أحد المتعارضين لأصل عمل آخر، فالأصل المعارض
يعارض كل من الأصلين المتعارضين مع اتّحاد رتبتهما، لأنّ تعارض الأصول العملية إنّما يون باعتبار المؤدى، فقد يعارض

مؤدى أصل لمؤدى أصول متعدّدة مع اتّحاد الرتبة، و إ لا يعقل وقوع التعارض بينها، فالأصل العمل لا يصلح لأنّ يون مرجحا
لأحد الأصلين المتعارضين. و إن كان الترجيح لأجل موافقة مؤدى أحد المتعارضين لأمارة غير معتبرة، فالأمارة لا تون ف رتبة
الأصل و لا يمن أن تون الأمارة مرجحة للأصل، لأنّ اعتبار الأصل ليس من جهة كشفه عن الواقع حتّ تون موافقة الأمارة له

مقتضية لأقوائية كشفه و أقربية مؤداه للواقع...


