
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » خاتمه استصحاب »

در تاریخ ۲۸ دی ۱۳۹۵

خاتمه استصحاب(شرايط جريان استصحاب)
جلسه 58 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بحث علم اجمال به مناسبت جریان اصول عملیه در اطراف آن

در بحث جریان اصول عملیه از جمله استصحاب در اطراف علم اجمال بزرگان دو مسیر را ط کردهاند یعن به ی تعبیر
دقیقتر دو گونه وارد این بحث شدند. ی نحو این است که از نظر علم اجمال آیا اجازه جریان اصول عملیه در اطراف علم

اجمال داده مشود یا نه؟ یعن محور را خود علم قرار دادند و لذا در مباحث کتاب قطع مگویند علم اجمال مانند علم
تفصیل است و بعد مگویند آیا این علیت دارد یا اقتضا. مگویند همان طور که در علم تفصیل مخالفت قطعیهی عملیه حرام
است در علم اجمال هم مخالفت قطعیهی عملیه حرام است و همان طور که در علم تفصیل موافقت قطعیه واجب است در علم

اجمال هم موافقت قطعیه واجب است.

در ادامه این اختلاف مطرح مشود که علم تفصیل نسبت به هر دو علیت تامه دارد یعن اگر کس علم تفصیل به ی تلیف
پیدا کرد، هم مخالفت قطع برای او حرام است و هم موافقت قطع برای او واجب است. اما در علم اجمال نسبت به حرمت

مخالفت قطعیه تقریباً اتفاق است. شاید در میان همهی اصولیین دو نفر هستند که مگویند مانع ندارد ما در همهی اطراف هم
اصل جاری مکنیم این مخالفت قطعیه اشال ندارد،ی مرحوم خوانساری است و ی هم مرحوم میرزای قم(اعل اله

مقامهما) است.

،ه علت تامه است مانند مرحوم محقق عراققائلاند به این اما نسبت به وجوب موافقت قطعیه اختلاف وجود دارد. جمع
مرحوم اصفهان، مرحوم آقای خوئ. اما جمع مثل مرحوم نائین، مرحوم امام، قائلاند به اینه عنوان اقتضای را دارد و

مقتض برای وجوب موافقت قطعیه است.

در جریان اصل در اطراف علم اجمال مثلا دو ظرف داریم اجمالا مدانیم ی نجس است آیا اصالة الطهاره استصحاب
طهارت در هر دویش مشود جاری بشود یا در ی معین یا در ی مخیر، یا نه؟ ی شیوه این است که مسئلهی علم اجمال را

علت است یا مقتض وئیم آیا علم اجمالر این است که این بحث غلط است. این بحث که بکنند. اما شیوهی دیمطرح م
است این بحث غلط است. باید بیائیم سراغ این ادلهی اصول عملیه ببینیم امان جریان ادلهی اصول عملیه در اطراف علم

اجمال هست یا نه؟ اگر از ادلهی اصول عملیه استفاده کردیم که مانع ندارد، استصحاب در ی از این دو تا عل نحو التخییر
جریان پیدا کند.

نتیجهاش این مشود که علم اجمال مقتض مشود. اگر از ادلهی اصول عملیه استفاده کردیم به هیچ وجه در اطراف علم
اجمال جریان ندارد نتیجهاش این مشود که علم اجمال علیت تامه دارد یعن علم اجمال ف حدّ نفسه ما نمتوانیم تلیفش را
روشن کنیم. علم اجمال برخلاف علم تفصیل است. تلیف علم تفصیل روشن است اما در علم اجمال باید برویم سراغ ادلهی

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1920
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اصول عملیه، دلیل استصحاب و سایر ادله.

ما این بحث را در اول بحث اصالة الاحتیاط در سال 90 – 91 مفصل بحث کردیم. آنجا ما به نتیجهی دوم رسیدیم. از نتایج بحث
این شد که ما سراغ دلیل استصحاب رفته و ببینیم لا تنقض الیقین بالش عل نحو التخییر در ی از این دو طرف جریان دارد

یا نه؟ اگر گفتیم عل نحو التخییر یا عل سبیل البدلیة در ی از این دو طرف جریان دارد نتیجهاش این مشود که پس علم
اجمال مقتض است. اما اگر گفتیم ادلهی استصحاب به هیچ وجه اطراف معلوم بالاجمال را نمگیرد نتیجهاش مشود که علم

اجمال علیت تامه دارد.

ی از سؤالات که معمولا ممتحنین در امتحانات مکنند این است که نظر آخوند در علم اجمال چیست؟ آخوند سه جا این
مطلب را مورد بحث قرار داده است؛ ی در حاشیه رسائل، آنجا تصریح کرده به اینه علم اجمال نسبت به وجوب موافقت

قطع اقتضائ است. در کفایه در مباحث قطع هم همان نظر حاشیه رسائل را دارد. اما در مباحث احتیاط قائل به حلیت تامه
است و هیچ قابل جمع با آن عبارت قبلشان نیست. صریح عبارتشان همین است که از آن علیت تامه استفاده مشود و این هم

معروف است که آخوند در مسئلهی وجوب موافقت قطعیه دو نظر را اختیار کرده.

،کالعلم التفصیل گویند العلم الاجمالگویند لا فرق بینهما. در رسائل مدهند مقرار م را کنار علم تفصیل علم اجمال برخ
بعد هم مگویند همهی جهات ذات که در علم تفصیل وجود دارد در علم اجمال هم هست. سوال پیش مآید که اگر واقعاً

چنین است چرا در علم اجمال که مرسید شما اختلاف مکنید؟! هیچ چیز منشأش نیست جز اینه آن طرف قضیه دخالت
دارد یعن اینه آیا ادلهی اصول در اطراف علم اجمال جریان دارد یا ندارد. با بررس حرفهای مرحوم شیخ در مباحث قطع،

اصالة الاشتغال و در آخر استصحاب مبینیم ایشان هیچ اشارهای به اینه علم اجمال علت تامه است یا مقتض نمکند.

سؤال دیر این است که چرا شیخ در آخر استصحاب هیچ اشارهای به اینه علم اجمال علت تامه است یا مقتض نمکند و
همهی اینهای شود، یعنمستقیم سراغ ادلهی اصول رفته است. البته عرض کردم ما در بحث اشتغال گفتیم و این هم مؤید ما م
که این بحث را کردند ناخودآگاه در این مسیر قرار گرفتند. اگر مخواهیم به نتیجه برسیم اول باید تلیف ادلهی اصول را روشن

کنیم اگر ادلهی اصول عل نحو التخییر ی از اطراف را شامل شد این علم اجمال مشود به منزلة المقتض، اگر ادلهی
اصول به هیچ وجه اطراف علم اجمال را شامل نشد این علم اجمال مشود به منزلت علت تامه.

ادامه کلام مرحوم شیخ

در بیان کلام مرحوم شیخ گفتیم مرحوم شیخ در پ این هستند که مسئلهی تخییر را به نحوی بهم بزند. ما قبلا گفتیم هر کس علم
اجمال را برای وجوب موافقت قطعیه اقتضای بداند باید قائل به تخییر بشود. بعد همان جا گفتیم تعجب این است که مرحوم

نائین قائل به اقتضا شده ول تخییر را نپذیرفته. یعن اینطور نیست که بوئیم قائل نداریم ما هم در نتیجه همان جا به این نتیجه
رسیدیم که از ادلهی استصحاب، از ادله اصول، متوانیم استفاده کنیم که این اصل عمل در ی از این اطراف به نحو تخییر

جریان دارد.

عبارت سریع تمام کرد. ول شود با یوئید در دو طرف جاری نمه بکلام مرحوم شیخ را که خواندیم دیدید شیخ برای این
وقت رسید به ی عل سبیل التخییر اینجا ی مقدار با تأمل و رد توهم و دفع توهم جلو مرود. یعن معلوم مشود ذهن شیخ را

این مسئله مشغول کرده که شیخ هم به سخت مخواهد از اینجا عبور کند برای اینه بوئیم در تمام اطراف جاری نمشود.
اینجا یا باید بوئیم مستلزم اذن در معصیت است یا بوئیم مستلزم تناف در صدر و ذیل است یا مستلزم تناقض است حرفهای

مختلف که زدند است برای اینه بوئیم ی معین مگوئیم آن طرف دیر هم همین حم را دارد فارق چیست؟



چیز سوم غیر معین که از آن دو تا خارج نیست ی رسد، اولین حرف شیخ این بود که این یغیر معین م به ی اما وقت
نیست. جواب به شیخ این است که مر کس مخواهد بوید سوم است؟ ول ی غیر معین به این معناست که این

طرف ما علم اجمال شود، از یری جاری نشود، تقریباً شبیه جمع بین الادله مجاری بشود و در دی استصحاب در ی
داریم رعایتاً به آن علم اجمال ی طرف را نه داشتیم، از ی طرف دلیل استصحاب رعایة آن طرف دیر را نه داشتیم، لازم

نیست فرد ثالث باشد.

بعد شیخ دو قول را اینجا ذکر کرد و رد کرد. ی قول این بود که ما بوئیم اگر ی عام دو تا فرد داشته باشد جمع بین این دو
تا فرد نشود عقل حم به تخییر مکند. اینجا هم همینطور است لا تنقض الیقین بالش شامل هر دو مشود اما لمانع ما

سبیل التخییر قرار بدهیم، مثل همان مثال انقض الغریق و مثالهای یش را علی توانیم هر دویش را داخل او قرار بدهیم ولنم
که زد. شیخ فرمود در ما نحن فیه مقتض برای هر دو وجود ندارد در انقذ الغریق مقتض هست و در اینجا نیست.

ما به جناب شیخ عرض مکنیم چرا مقتض نیست؟ ما مقتض هر دو را که نمخواهیم اما مقتض ی عل سبیل التخییر چرا
نیست؟ مگوئیم لا تنقض الیقین بالش اطلاق دارد، مآید در این ظرف مگوید اینجا یقین وجود دارد ش وجود دارد لا

تنقض الیقین بالش اطلاقش چیست؟ سواء که نقض یقین به ش در طرف دیر حرام باشد یا نباشد، این کاری به طرف دیر
ندارد، اطلاق دارد. در ظرف دوم هم لا تنقض الیقین بالش جاری مشود آن هم اطلاق دارد یعن سواء در طرف دیر نقض

یقین به ش حرام باشد یا نباشد!

جناب شیخ این دو اطلاق با هم در اینجا تعارض مکند منشأ تعارضش همین علم اجمال است. رفع تعارض به این است که
مگوئیم در احدهما ی از این دو مقید دیری قرار مگیرد. یعن لا تنقض در این یا لاتنقض در این طرف بیاید مقید او قرار

بیرد و یا لا تنقض در او مقید این قرار بیرد و هذا معنا وجود المقتض ف احدهما. شما مگوئید مقتض یعن اینه این دلیل
به ی نحوی ف احدهمای مخیر جاری شود ما با این بیان فنّ که از خود شما یاد گرفتیم که این دو اطلاق دارد لوجود العلم

الاجمال اطلاق در هر کدام باید با دیری تقیید زده شود، نتیجهاش چه مشود؟ مگوئیم لا تنقض الیقین بالش یا در این و یا
در آن، وقت مآید اطلاق این به دیری تقیید مخورد، یا اطلاق او به این تقیید مخورد مقتض درست مکند و سؤال این

است که چرا شیخ این را مطرح نرده اصلا؟ منشأ تعارض دو تا اطلاق علم اجمال است، تقیید که خورد مقتض برای احدهما
موجود مشود، این مشود تخییر و این هم بیان فناش تا فردا ان شاء اله.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


