
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » خاتمه استصحاب »

در تاریخ ۲۶ دی ۱۳۹۵

خاتمه استصحاب(شرايط جريان استصحاب)
جلسه 56 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث در تعارض دو استصحاب است. گفتیم مرحوم شیخ در جای که تعارض دو استصحاب هست و هیچ کدام مسبب از
م صورت اول و دوم بود، یعنامر ثالث هست چهار صورت را بیان فرمودند. بحث در ح ری نیست و تعارض به خاطر یدی

جای که یا علم اجمال داریم، ی از این دو مستصحب یقیناً نقض شده یا دلیل از خارج داریم بر اینه جمع بین این دو
استصحاب ممن نیست. مرحوم شیخ فرمودند در صورت اول و دوم دو استصحاب با هم تعارض مکنند و مسئلهی تساقط

مطرح است اما مسئلهی ترجیح به سبب ی از مرجحات یا مسئلهی تخییر مطرح نیست.

شیخ فرمود اگر دو اصل با هم تعارض کنند مجال برای مرجحات اجتهادیهی در باب خبرین متعارضین در ترجیح ی از آنها
نیست. مرجحات جای مطرح است که بخواهیم به واقع برسیم اما نتیجهی اعمال استصحاب حم ظاهری است. البته فرمودند

.نوع روی این مبنا که ما استصحاب را از باب تعبد حجت بدانیم نه از باب ظن

مفید بودن مرجحات در حم واقع یا ظاهری

قبل از دنبال کردن ادامه کلام شیخ ببینیم این قسمت از فرمایش شیخ که برخلاف مرحوم شهید و... گفتند در استصحاب محل
برای اجرای مرحجات نیست تمام است یا خیر؟! قبل از شیخ عقیدهی بزرگان مثل مرحوم شهید و... بر این بوده که اگر دو اصل

با هم تعارض کردند و اگر برای احدهما مرجح داشتیم سراغ آن مرجح مرویم. به بیان دیر آیا مرجحات که برای تعارض
داریم در جای که مسئلهی حم واقع هست به درد مخورد یا در حم ظاهری هم متوانیم از این مرجحات استفاده کنیم.

روی مبنای ما که فرق بین اماره و اصل را آنطوری که مشهور قائل شدند نپذیرفتیم و گفتیم هر دو دلیلاند اگر احد الدلیلین
مرجح بر دیری داشت ولو مرجح ضعیف هم باشد به همان مرجح اخذ مکنیم. این بحث را در جاهای مختلف ذکر کردیم

البته شاید در این مبنا متفرد باشیم ول موارد و شواهد مختلف برایش اقامه کردیم.

به عبارت دیر در بحث جمع بین حم واقع و ظاهری، حدود هفت یا هشت راه برای جمع بین حم واقع و ظاهری ذکر
کردیم گفتیم اصلا تقسیم حم به واقع و ظاهری درست نیست، تا چه رسد به اینه ما بخواهیم بیائیم جمع بین حم واقع و

ظاهری کنیم. جمع متفرع بر این است که ما در شریعت بوئیم واقعاً عند الشارع دو حم داریم. اما اگر گفتیم ما دو حم
نداریم تقسیم حم به واقع و ظاهری درست نیست. اگر ما این تقسیم را انار کردیم مگوئیم همهاش دلیل است، هم خبر، هم

استصحاب.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1920
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ما در بحث اماره و اصل مسلئهی تخصیص را مطرح کردیم و گفتیم اماره دلیل اصل را تخصیص مزند و بحث ورود یا
حومت که مشهور قائلاند را نپذیرفتیم. اگر این مبنا را بوئیم، مگوئیم اینها هم دو تا دلیلاند، دو تا استصحاب اینجا هست که
با هم تعارض کردند، چرا؟ اگر ی بر دیری مرجح داشت ما اینجا به این مرجحات عمل ننیم، مرجح فرع بر این است که به
قول شما مرحوم شیخ بوئیم اینها برای حم واقع و مدلول استصحاب حم ظاهری است. ما اصلا مدلول استصحاب را مفید

برای حم نمدانیم تا اینه بوئیم دلالت بر ی حم ظاهری در عرض حم واقع دارد.

مختلف است. ی مجعول در امارات و مجعول در اصول عملیه که مبان برای تحقیق در بحث دو بحث را حتماً باید ببینید. ی
وئیم شارع آمده به برکت استصحاب وجوب را جعل کرده، ابداً. حتنظر این است که ما مجعول در اصول عملیه نداریم که ب
را جعل کرده. حالا این یا مطابق با واقع در م وجوب وئیم شارع به برکت این خبر یدر خود اخبار هم ما مجعول نداریم، ب

آید یا مطابق با واقع در نمآید!

ما حم در واقع داریم که تمام اینها طریق ال الواقع است. البته ممن است که گفتیم در تعارض بین ما یسم بالاماره و ما
یسم بالاصل، فرقهای هم که بین اماره و اصل هست هم مناقشه کردیم. در ترجیح ممن است بوئیم دلیل اخبار مآید دلیل

اصول را تخصیص مزند کما اینه مرحوم نراق و ی عدهای، مرحوم صاحب ریاض و ی عدهای قائلاند اما مسئلهی ورود
و حومت را هم نپذیرفتیم.

اما طبق نظر مشهور و مرحوم شیخ که مفرمایند استصحاب مفید حم ظاهری است هم باید این مسئله مورد بررس قرار
گیرد. مرجحات برای رسیدن به واقع است و لذا اگر یادتان باشد در تعدّی از مرجحات منصوصه مرحوم آخوند فرمود هر چیزی

که موجب اقربیت ال الواقع بشود را به عنوان مرجح قبول داریم. در بحث حرمت تولید سلاحهای کشتار جمع، ادله از حیث
آیات و روایات مختلف است. آخر الامر گفتیم که اگر هیچ راه برای تقدیم آن ادلهای که دلالت بر حرمت دارد نداشته باشیم و
مسئلهی تعارض باشد مائیم از راه مرجح وارد مشویم. ی مرجح را گفتیم که مذاق شریعت این است که خونریزی کمتر

شود. مذاق شریعت بر رحمت است. در دوران بین رحمت و غضب مذاق شریعت و صریح آیات تقدیم رحمت بر غضب هست.

اولین نتهای که با مرحوم شیخ داریم این است که هذا اول اللام که مرجحات برای درک حم واقع باشد. بله ممن است
بوئیم مرجحات در ی طرف سبب اقوی شدن آن نسبت به طرف مشود و ممن است مضمون دلیل اقرب به واقع باشد.

ثانیاً اگر گفتیم مربوط به حم واقع است و اگر بدانیم حم ظاهری مطابق با واقع نیست شامل این مسئله نمشود. ول فرض
ما این است که حم ظاهری ممن است مطابق با واقع باشد. شما در صورت متوانید بوئید این مرجحات در حم ظاهری
نمآید که حم ظاهری مخالف با واقع باشد. اما اگر حم ظاهری مطابق با واقع باشد یا احتمال بدهیم مطابقت با واقع را، به

چه دلیل اینجا جریان پیدا نند؟

مرحوم شیخ در انتهای این قسمت مفرمایند «و مما ذكرنا يظهر أنه لا فرق ف التساقط بين أن يون ف كل من الطرفين أصل
واحد و بين أن يون ف أحدهما أزيد من أصل واحد». مثلا فرض کنید مگوئیم این طرف هم استصحاب دارد و هم اشتغال

دارد. «فالترجيح بثرة الأصول بناء عل اعتبارها من باب التعبد لا وجه له لأن المفروض أن العلم الإجمال يوجب خروج جميع
.«اعتبار الأصول من باب الظن النوع ما عرفت نعم يتجه الترجيح بناء عل مجاري الأصول عن مدلول لا تنقض عل

ما مخواهیم عرض کنیم این مطلب درست نیست. اگر ی طرف ی دو تا اصل دیر معاضد او شد این خودش موجب
اقواییت و موجب ترجیح است. بعد مفرمایند علت حرف ما این است که ما از اینه لا تنقض شامل متعارضین نمشود
اغماض کنیم. بله مفرمایند اشال دیرش این است که جای که دو استصحاب با هم تعارض مکنند شامل لا تنقض



نمشود.

ادامه کلام مرحوم شیخ

قسمت بعد این است که بوئیم مرجح نیست. شیخ مفرماید بعض گفتند اصل در تعارض تساقط است و باید در اینجا
مسئلهی تساقط را مطرح کنیم و نوبت به تخییر نمرسد. مفرمایند به نظر ما این دلیل درست نیست چون تساقط فرع بر این

است که دلیل لا تنقض شامل هر دو بشود بعد که شد تساقط کند. اما مفرماید تحقیق این است که وقت علم اجمال داریم به
اینه یقین در ی از این دو استصحاب نقض شده، از مدلول لا تنقض خارج است.

به بیان دیر شیخ مفرماید در جای که دو استصحاب با هم تعارض مکنند و ما علم اجمال داریم به اینه ی از این
مستصحبها مرتفع شده یعن یقین داریم ی از اینها مرتفع شده که مثالش هم دیروز عرض کردیم دو تا شء طاهرند و بعداً

علم اجمال به نجاست احدهما پیدا مکنیم و اینجا اگر بخواهیم استصحاب طهارت در هر کدام جاری کنیم با این یقین که پیدا
کردیم که ی از این حالتهای سابقه اینها از بین رفته یقیناً، سازگاری ندارد.

بیان شیخ این است که مفرمایند اولا مدلول استصحاب حرمت نقض یقین به ش و وجوب نقض الیقین به یقین آخر است.
مفرمایند در فرض تعارض شما سه راه دارید. ی راه این است که هر دو حالت سابقه را ابقاء کنید. اشالش این است که

شما نسبت به ی از حالتهای سابقه یقین به خلاف پیدا کردید. مدلول استصحاب این است که یقین با یقین را نقض کن شما
یقین خلاف پیدا کردی مخواه نقض نن پس نمشود هر دو را ابقاء کرد.

فرض دوم این است که احدهمای معین را ابقاء کنیم مثلا بوئیم طهارت این ظرف خاص. اشالش این است که ظرف دیر
چه اشال دارد؟ آن هم که همردیف این است ترجیح بلا مرجح به وجود مآید. حالا به ترجیح بلا مرجح تمس ننیم ولو اینه

مبنای ما این است که ترجیح بلا مرجح اشال ندارد آنچه محال است تَرجح بلا مرجح است.

در فرض سوم مفرماید اگر بوئیم ابقاء احدهمای تخییری لازم است. شیخ مفرماید احدهمای تخییری که خارج از این دو
فرض نیست، وقت در این دو تا فرض ابقاء هر دو را گفتیم نمشود، ابقاء ی معین هم نمشود ما شق ثالث دیری نداریم به

نام احدهمای تخییری، اینها برمگردد به همین دو تا، این دو تا هم تلیفش روشن است. مفرماید این احدهمای تخییری هم
کنار مرود.

با دقت در کلام مرحوم شیخ مبینیم دو مطلب در ذهن شریف شیخ مطرح بوده که بیان مکند و جواب مدهد. ی مطلب این
است که اگر ی عام داشتیم مثل اکرم العلما، انقض الغریق، واعمل بل خبرٍ که بین دو فرد از این عام تناف من حیث العمل

شد. مثلا مولا مگوید اکرم العلما. ی عالم از این در مآید و ی عالم هم از آن طرف مدرسه مآید. من یا باید این را اکرام
کند یا او را، هر دو را نمتوانم. در اینجای که دو فرد از ی عالم بینشان تناف هست آیا باید بوئیم هر دو را کنار بذاریم یا

اینه مگوئید شما ی از این دو تا را تخییراً انجام بدهید.

شیخ مفرماید اگر متوهم بوید جناب شیخ اینجا هم ما دو استصحاب و ی لا تنقض الیقین بالش داریم. دو فرد بینشان
تناف است مثل آن دو فرد متنافیین از افراد عاماند هر چند به هر دو نمشود عمل شود ول لااقل به یشان عمل بشود. جواب

شیخ این است که اینها با هم فرق دارند. در عام مقتض برای عمل به هر کدام هست، آنچه مانع شده عدم القدرة و عجز است.
اما در ما نحن فیه مقتض برای جریان استصحاب در هر دو وجود ندارد. نمتوانیم بوئیم اینجا هم مقتض در این ظرف است

و هم مقتض در این ظرف است المانع عدم القدرة.



بعد مفرماید خود ما به شما یاد دادیم اگر دو استصحاب با دو ش مستقل داشته باشیم عقلا یا شرعاً نتوانیم به هر دو عمل
کنیم تخییر را مطرح مکنیم ول این فرض است که اصلا مصداق ندارد یعن ما جای داشته باشیم دو تا استصحاب هر کدام
ارکانش موجود، فقط از خارج ما قدرت شرع یا قدرت عقل بر عمل به هر دو نداریم که اینجا مگوئیم هر شرع مگوید و هم

عقل مگوید مخیری، مفرماید چنین فرض مصداق ندارد.

اینجا مرحوم شیخ ی عبارت دارد که مفرماید «و إنما لم نذکر هذا القسم ف أقسام». مثال که به شما عرض کردیم و گفتیم
در اقسام تعارض استصحابین ذکر نردیم «لعدم العثور عل مصداق» چون اطلاع بر مصداق بر این نداریم.

به وجود آمده ی که در علم اصول خواهم وارد این بحث بشوم. هر مبحثته را عرض کنم؛ البته الآن نمن داخل پرانتز ی
ضرورت فقه عقبهی او بوده. یعن فقیه وقت در فقه به ی جای مرسد که دستش از روایات و آیات کوتاه است و چارهای

ندارد بیاید سراغ قواعد، ی مثال بوده، هست منته کم و زیاد دارد. ول ی ضرورت فقه فقیه را وادار مکند وارد این
بحث بشود.

الآن داریم بحث تعارض استصحابین مکنیم، چرا مگوئیم ی قسمش سبب و مسبب است ی قسمش سبب و مسبب نیست
این برای امثلهی فقه است که در اختیار ماست، بعض از امثله اینطورند و بعض از امثله از نوع دوماند و لذا خود شیخ
مگوید چون ما برای این فرض که دو تا استصحاب داریم، تعارض هم ندارند، بین این دو استصحاب نه علم اجمال و نه

چیزی، بینشان تعارض ایجاد نرده فقط قدرت شرع و قدرت عقل بر عمل به هر دویش نداریم، مگوئیم اصلا مثال ندارد که
بخواهیم این را مطرح کنیم[1].

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ فرائد الاصول، ج‌2، ص: 744: و الحق عل المختار من اعتبار الاستصحاب من باب التعبد هو عدم الترجيح بالمرجحات
تقوية الدليل الدال عل لا يجدي ف م الواقعاشف عن الحم الظاهري فالمرجح الالاجتهادية لأن مؤدى الاستصحاب هو الح

الحم الظاهري لعدم موافقة المرجح لمدلوله حت يوجب اعتضاده. و بالجملة فالمرجحات الاجتهادية غير موافقة ف المضمون
للأصول حت تعاضدها و كذا الحال بالنسبة إل الأدلة الاجتهادية فلا يرجح بعضها عل بعض لموافقة الأصول التعبدية....


