
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 1 »

در تاریخ ۱۸ فروردین ۱۳۸۷

کتاب البیع
جلسه 65 

بسم اله الرحمن الرحيم

الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

« اشال صاحب بلغة الفقيه به استدلال به آيه «تجارةً عن تَراضٍ

عرض كرديم كه ي از ادله صحت معاطات و اينه معاطات مفيد مليت است؛ آيه شريفه «يا ايها الَّذِين آمنُوا  تَاكلُوا
» است و استدلال به اين آيه را بيان كرديم. لن در استدلال به اين آيه اموالَم بينَم بِالْباطل ا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ

مرحوم صاحب بلغة الفقيه شبههاي را مطرح کرده و آن اينه اگر ما استثناء موجود در اين آيه شريفه را استثناء متصل بدانيم؛ يا
«نسخ» لازم م‌آيد و يا «كثرة التخصيص». بيان و توضيح اشال اين است كه اگر ما  استثناء را متصل بدانيم و بخواهيم از آن
حصر را استفاده كنيم‐چون عرض كرديم بنابر اينه استثناء، استثناء منقطع باشد، آيه دو ضابطه كل جداى از يدير را بيان

م‌كند؛ يك ضابطه اينه « تَاكلُوا اموالَم بينَم بِالْباطل»، كه اين ضابطه ربط به «انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ» ندارد و
همچنين ضابطه «تجارةً عن تَراضٍ»، که ربط به قبل آيه ندارد.

اما اگر استثناء را منقطع دانستيم، دير از آيه شريفه انحصار استفاده نم‌شود. اما اشال ايشان روى فرض است كه از آيه
انحصار را استفاده كنيم و استثناء، استثناء متصل باشد‐ آناه م‌فرمايند اگر شارع تمام تصرفات در اموال مردم را حرام و

باطل بداند و فقط يك تصرف را صحيح بداند و آن هم «تجارةً عن تَراضٍ» باشد، اين امر يا مستلزم نسخ است و يا كثرة
التخصيص.

يعن يا بايد بوييم عناوين كه بيان م‌كنيم در مثل باب وقف، باب هديه، باب صدقه، ارش جنايت و مباحات اوليه (كه شارع
براى هر شخص مباح فرموده است)، در اين موارد ما م‌توانيم تصرف كنيم؛ موقوف عليه م‌تواند تصرف كند، متهب م‌تواند
نةً عارجكه هيچيك از اينها عنوان «ت تواند در آن تصرف کند، در حال‌كه ارش جنايت بدست او رسيده م تصرف كند، كس

تَراضٍ» را ندارد و بر هيچيك از اينها تجارت صدق نم‌كند.

و يا بايد بوييم بعد از نزول آيه شريفه؛ وقف، وصيت، هبه، ارش جنايت و مباحات اوليه «نسخ» شدهاند و اگر به سبب از اين
اسباب، مال در اختيار انسان قرار گيرد، اكلش باطل و تصرف در آن هم باطل است. و اگر نسخ را قائل نشويم، بايد مسأله

نةً عارجونَ تَنْ تا ه شارع بفرمايد «اكثرت تخصيص» را مطرح كنيم و كثرت تخصيص در كلام شارع مستهجن است؛ اين»
تَراضٍ» ، بعد صد تخصيص هم به آن بخورد، اين استهجان دارد. لذا ايشان م‌فرمايد ما بايد استثناء در اين آيه شريفه را

استثناء منقطع قرار دهيم، تا دير مفيد حصر نباشد، در نتيجه اين اشال دير مطرح نشود. اين خلاصه اشال ايشان.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


جواب از اشال صاحب بلغة الفقيه

محشيين ماسب و بزرگان، در پاسخ از اين اشال، جواب‌هاي را مطرح كردهاند.

جواب اول؛ که جواب مهم و تام به نظر مرسد، اين است كه؛ در اين آيه شريفه مفرمايد « تَاكلُوا اموالَم بينَم» ، مورد و
موضوع در آيه شريفه اين است كه اگر كس بخواهد در مال ديرى تصرف كند و مال ديري را تمل کند، بايد بر اساس

«تجارةً عن تَراضٍ» باشد. بسيارى از  اين موارد نسخ، مربوط به اموال خود انسان است؛ وقف مربوط به ديرى نيست، انسان
مال خودش را وقف م‌كند، هبه و صدقه نيز اين چنين است.

مباحات اوليه كه از اول مال كس نبوده، مباحات اوليه و اصليه مال خداوند تبارك و تعال است. پس بنابراين بسيارى از اين
موارد نقض، از مورد و موضوع اين آيه شريفه خارج است. آيه شريفه، تملك نسبت به اموال ديرى را مطرح م‌كند، که اگر

كس بخواهد مال ديرى را تملك كند بايد از روى تجارة عن تراض باشد.

نةً عارجتوانيم به نحوى توجيه كنيم كه داخل در «ت‌از اين موارد را م بيان کردهاند اين است كه باز برخ جواب دوم؛ که برخ
تَراضٍ» شود و برخ ديرش خارج م‌ماند. اما آنچه كه خارج م‌ماند مستلزم كثرت تخصيص نيست. اگر بنا باشد تمام اين

موارد از آيه شريفه خارج شود، مستلزم كثرت تخصيص است، اما اگر در مثل باب هبه و صدقه گفتيم «قبول» معتبر است ‐
در باب جعاله م‌گوييم اينها از مصاديق تجارت است و تجارت منحصر به بيع نيست؛ اجاره، تجارت است، جعاله، تجارت

است، حت صلح، تجارت است، هبه، تجارت است، و بوييم آنچه كه در امور مال، طرفين است و نياز به ايجاب و قبول دارد
عنوان تجارت را دارد، ناح را نم‌توانيم بوييم تجارت است چون امور مال نيست، اما آنچه كه محتاج به ايجاب و قبول است

و در امور مال است، م‌شود «تجارةً عن تَراضٍ» . بله، در مثل وقف و اباحه اوليه نم‌توانيم بوييم تجارت است.

وصيت هم دو نوع داريم؛ وصيت تملي و غير تملي (عقدى و غير عقدى)، يك نوع وصيت كه غير تملي و غير عقدي است،
آن هم عنوان تجارت را ندارد، اما چندتاى دير باق م‌ماند. اگر وقف و وصيت هم از آيه شريفه خارج شود مستلزم كثرت

تخصيص نيست.

پس جواب دوم اين شد كه بعض از اين مواردى كه شما ذکر مکنيد، داخل در عنوان «تجارةً عن تَراضٍ» است، و بعض از
ر كه خارج است، مستلزم كثرت تخصيص نيست. ما عرض كرديم كه در قرآن كريم استثناء منقطع نداريم. از كسانموارد دي
كه اصرار دارند كه در اين آيه شريفه، استثناء بايد متصل باشد، مرحوم سيد(ره) در حاشيه ماسب است. محقق نائين(ره) در
بحث معاملات معتقدند که استثناء منقطع اگر هم در كلام عرب موجود باشد اما در قرآن نبايد باشد، براى اينه استثناء منقطع،

مخل به فصاحت و بلاغت است.

نظر مرحوم امام(ره) در استثناء در آيه

اما نظر شريف امام(رض) اين است كه اشال ندارد که ما استثناء را، استثناء منقطع قرار دهيم و اصلا نظرشان در اين آيه
» اين است كه استثناء؛ استثناء منقطع شريفه «يا ايها الَّذِين آمنُوا  تَاكلُوا اموالَم بينَم بِالْباطل ا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ
است و م‌فرمايند اگر ما بخواهيم استثناء در اين آيه را استثناء متصل قرار دهيم، بايد يك امورى را در تقدير بيريم؛ يا بايد اين

قيد «بِالْباطل» را قيد توضيح قرار دهيم نه قيد احترازى، به اين بيان که بوييم بود و نبود «بِالْباطل» يسان است. آيه اين
است « تَاكلُوا اموالَم بينَم»، مطلقا اكل مال ديران منه است، الا در يك مورد مال ديران را م‌توانيم اكل كنيم؛ جاي كه

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


بر اساس تجارة عن تراض باشد. پس يا بايد اين را بوييم که كلمه «بِالْباطل» قيد توضيح است نه احترازى، و يا بيان دوم را
بوييم.

بيان دوم براى استثناء متصل اين است كه بوييم مستثن منه در اينجا محذوف است و اصلا در آيه، مستثن منه ذكر نشده
است و آن محذوف اين است «لا تأكلوا اموالم بينم بسبب من الاسباب الا أن يون السبب تجارة عن تراض».

هر دو بيان در كلمات مرحوم سيد(ره) در حاشيه ماسب هم آمده است. ما براى اينه استثناء در اين آيه را استثناء متصل قرار
دهيم؛ يا بايد قيد «بِالْباطل» را قيد توضيح قرار دهيم؛ يعن اكل مال ديران به هر سبب از اسباب که باشد باطل است، اگر هم
نبود م‌گفتيم « تَاكلُوا اموالَم بينَم» فقط يك اكل مال از ديران اشال ندارد و آن جاي است كه «تجارةً عن تَراضٍ» باشد.

يا بايد مستثن منه را محذوف بيريم و بوييم «لاتأكلوا اموالم بينم بسبب من الاسباب» الا اينه اين سبب، تجارة عن تراض
باشد.

سپس امام(رض) فرمودند ما اگر بخواهيم استثناء را متصل بيريم, نياز به تقدير و تلّف دارد، در نتيجه خلاف ظاهر آيه و
مخالف فهم عقلاست. چون اگر «بِالْباطل» بخواهد قيد توضيح باشد, بدين معناست كه بود و نبودش در آيه يسان است و اين

بر خلاف فهم عقلاست. و اگر بخواهيد مستثن منه را در آيه در تقدير بيريد، اين هم بر خلاف فهم عقلاست، عقلاء مگويند
اصلا در آيه نيازي به تقدير نيست. الاصل ف القيود أن يون احترازياً.

همچنين م‌فرمايند مخالف با روايات است كه در ذيل اين آيه شريفه وارد شده است. صحيحها‌ى از زياد بن عيس است كه به
آن اشاره كرديم: سألت أبا عبداله(ع) عن قوله عزوجل «و  تَاكلُوا اموالَم بينَم بِالْباطل ا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ»،
امام(ع) فرمودند شأن نزول اين آيه اين است كه «كانت قريش يقامر الرجل اهله و ماله»، در مقابل کاري كه قريش انجام

م‌دادند و قمار م‌كردند اين آيه شريفه نازل شده است. از روايت استفاده م‌شود که مردم قريش به سبب باطل، مال يدير را
بدست م‌آوردند، لذا خداوند نه فرموده است.

پس معلوم م‌شود اين «الباطل» قيد احترازى است نه قيد توضيح. لذا نظر شريف ايشان اين است كه استثناء در اين آيه
شريفه؛ استثناء منقطع است و اگر بخواهيم استثناء را متصل قرار دهيم خلاف ظاهر الاية و خلاف فهم العقلا و خلاف الروايات
الواردة ف ذيل الاية. اين کلام در تأييد كلام صاحب بلغة الفقيه است؛ که ايشان براى اينه استثناء، منقطع باشد، راه ديرى را

«لاطآيد، اما ايشان فرمود اگر بخواهد متصل باشد بايد قيد «بِالْب‌كرد و گفت اگر متصل باشد، كثرت تخصيص لازم م ط
توضيح باشد و تقدير لازم است که بر خلاف روايات است كه در مورد اين آيه صادر شده است.

جواب دير استاد به اشال صاحب بلغة الفقيه

پس تا اينجا ما كلام صاحب بلغة را مورد مناقشه قرار داديم و دو اشال بر ايشان وارد كرديم و گفتيم محذور كثرة التخصيص
هم لازم نم‌آيد. و يك نتها‌ى هم الان اضافه كنيم كه كثرت التخصيص، مطلقا هم موجب وهن نيست، بله اگر به حد استهجان
برسد قبيح است. مثلا در يك  عام که صد نفر است، از اين صد نفر ممن است 48 نفر آن تخصيص بخورد، اشال ندارد،

حت ممن است 60 نفر تخصيص بخورد، گاه اوقات بلاغت اقتضا م‌كند كه براى اهميت حم، حم بعنوان عام بيان شود،
يعن شارع م‌خواهد بويد عام اهميت دارد، اما 60 نفر تخصيص بخورد، لن اگر بخواهد 95 نفر تخصيص بخورد اين

مستهجن م‌شود. پس كثرت تخصيص همه جا قبيح نيست، بله اذا بلغ حد الاستهجان و حد الوهن قبيح م‌شود.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


ادامه فرمايش امام(ره)

در کلام امام(رض) يك نته دير هم هست که ايشان م‌فرمايند استثناء منقطع است، بعد در مقابل كلام سيد(قده) كه فرموده
استثناء منقطع خلاف فصاحت است، ايشان م‌فرمايند ما اين را قبول نداريم بله گاه اوقات فصاحت، اقتضاء انقطاع دارد،

و شاهد م‌آورند به آيه شريفه « يسمعونَ فيها لَغْواً و تَاثيماً ا قيلا سَماً سَماً»؛ که اين «ا قيلا سَماً سَماً» استثناء
منقطع است. لن گمان مکنم از مواردى كه «الا» بمعناى «غير» آمده است همين آيه شريفه باشد. اگر «الا» را بمعناى

«غير» بيريم شاهد بر کلام امام(ره) نم‌تواند باشد، و اين اصلا عنوان استثناء را ندارد؛ « يسمعونَ فيها لَغْواً و تَاثيماً» غير
از اين كه «قيلا سَماً سَماً». اما ايشان م‌فرمايند «ا قيلا سَماً سَماً». اما اگر معنايش «غير» نباشد، آناه بايد ببينيم آيا

استثناء، استثناء منقطع است يا خير؟ بالاخره در اين آيه شريفه، آيا اين استثناء را استثناء متصل قرار دهيم يا استثناء منقطع؟!!!

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=56&a=25-26
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=56&a=25-26
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=56&a=25-26
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=56&a=25-26
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=56&a=25-26

