
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد دوم »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۴

اشتغال
جلسه 77 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«هذا مضافاً أنّ اعتبار قصد الوجه من رأسٍ مما يقطع بخلافه».

مرحوم آخوند از اشال دوم و یا تعبیری که داشتند تفص مرحوم شیخ پنج اشال را مطرح کردند، دو جواب آن گذشت.

جواب سوم

پایه اشال شما این است که قصد وجه را در اجزاء قائل هستید. در حال که ما قطع داریم قصد وجه نه  در اجزاء و نه در خود
واجب لازم نیست. در اشال اول قصد وجه در اجزاء را مورد نقد قرار دادند که با وجود قصو وجه در اجزاء امان احتیاط

اجزاء ندارد. در این جواب م معنا ندارد، در جواب دوم، قصد وجه در واجب را فرمودند منافات با قصد وجه نداشتن برخ
فرمایند دلیل بر قصد وجه وجود ندارد.

جواب چهارم

مرحوم آخوند اشال که دارند این است که دلیل شما اخص از مدعاست، بحث در اقل و اکثر است در توصلیات و تعبدیات در
حال که دلیل شما نسبت به قصد وجه، تنها در تعبدیات راه دارد.

جواب پنجم

قصد وجه در استیفای غرض مطلقا دخالت دارد یا در صورت امان دخیل است؟ اگر مطلقا باشد چه تمن از قصد وجه
امان داشته باشد یا نداشته باشد، خیل در غرض مولاست. در این صورت تلیف از اساس ساقط است، چون نم دانیم با

اتیان آن جزء غرض مول محقق م شود یا خیر؟ پس اکثر را نم توانیم بیاوریم. اگر واقعا اقل واجب باشد نیز نمیتوانیم احراز
استیفای ملاک کنیم، نم دانیم بدون آن جزء عمل محقق است یا خیر؟ پس نه اقل را م توان اتیان کرد و نه اکثر را.

توضیح عبارت

«هذا»، يعن «خذ هذا»، مضافا جواب سوم است. «إل أنّ اعتبار قصد الوجه من رأس» اعتبار قصد وجه من رأس. من رأس
يعن نه در خود واجب و نه در اجزاء واجب. «مما يقطع بخلافه»، ما هيچ دليل نداريم براي اينه قصد وجه معتبر باشد، لذا

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/57
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


قطع به خلافش داريم. اين فرقش با جواب اول اين است که جواب اول فقط در صورت بود که ما قصد وجه را در خصوص
اجزا بياوريم، آن وقت فرمودند دير نتيجهاش اين مشود که احتياط امان نداشته باشد؛ اما در اينجا مفرمايند: قصد وجه را

نه نسبت به کل واجب و نه نسبت به اجزاء واجب، ما دليل بر اعتبارش نداريم.

جواب چهارم، «مع أنّ اللام ف هذه المسألة لا يختص بما لابد عن يعط به عل وجه الامتثال من العبادات»، کلام در اين
مسئله اختصاص به آن فعل که بايد عل وجه الامتثال آورده بشود يعن عبادات ندارد. اشال چهارم آخوند مفرمايد: که شما

حرفتان اخص از مدعاست. مدعاي ما اقل واکثر ارتباط است چه در عبادات و چه در غير عبادات و اين تفص شما
اختصاص به عبادات دارد.

جواب پنجم، «مع أنّه لو قيل باعتبار قصد الوجه ف الامتثال فيها»، اگر گفته شود به اينه قصد وجه در امتثال در عبادات معتبر
ر بدانبايد دي که منافات داشته باشد اين قصد وجه را تردد و احتمال. يعن د والاحتمال»، بر وجهوجه ينافيه ترد است، «عل

به نحو وجوب است، وجوباً بياوري. بدان به نحو استحباب است استحباباً بياوري، تردد و احتمال با اين قصد منافات دارد.
،«معتبر باشد «فلا وجه معه، (مع اين اعتبار) لزوم مراعات الامر المعلوم اصلا ال اين است اگر چنين قصد وجهآنوقت اش

آن امري که معلوم هست اصلا، يعن دير لازم نيست ما مراعات کنيم، «فلا وجه»، براي لزوم مراعات اقل.

«الامر المعلوم اصلا ولو به اتيان الاقل»، لو لم يحصل الغرض، يعن ما نمدانيم آيا بدون اين قصد وجه نسبت به جزءواحد
غرض محقق مشود يا محقق نمشود. غر        ض با بقيةالاجزا اگر قصد وجه کنيم نمدانيم محقق مشود يا نه. چون

نمدانيم لازم هست يا نه چون اصلا لازم نيست بياوريم.

«والا لزم الاحتياط بإتيان الاکثر»، اين للزم الاکثر در صورت دوم است بوييم آنهائ که مگويند قصد وجه هم معتبر است در
صورت تمن م گويند معتبر است. خب حالائ که تمن نداريد اکثر را هم بياور، «وللزم الاحتياط بإتيان الاکثر مع حصول
الغرض»، در ضمن اکثر. «ليحصل القطع بالفراغ بعد القطع بالاشتغال»، ما اگر گفتيم که اعتبار قصد وجه در صورت تمن
است، معنايش اين است که اگر ما تمن نداشتيم، نسبت به آن جزء زائد قصد وجه کنيم دليل بر اين نيست که غرض مولا در

ضمن او حاصل نشود.

يعن ممن است غرض در ضمن اکثر حاصل بشود. در فرض اول که مگفتيم چه متمن باشيد چه نباشيد، يعن بالاخره
غرض در ضمن قصد وجه است. هرجا قصد وجه نباشد غرض هم وجود ندارد. لذا مگفتيم اگر اين است پس نه اکثر نه اقل،
تليف من رأس ثابت؛ اما در اين شق دوم مگوييم آنهائ هم که مگويند قصد وجه معتبر است در صورت تمن مگويند در
صورت تمن يعن آنجائ که شما ترديد داريد و احتمال مدهيد واجب باشد و احتمال مدهيد واجب نباشد باز امان اين که

غرض در ضمن اکثر محقق بشود وجود دارد.

وقت غرض در ضمن اکثر محقق مشود، ما بايد اکثر را بياوريم چون اشتغال يقين برائت يقين مخواهد. «ليحصل القطع
بالفراغ بعد القطع بالاشتغال»، چرا؟«لاحتمال بقائه مع الاقل»، يعن اقل را اگر آورديد احتمال مدهيد امر باق باشد «بسبب بقاء

غرضه»، بسبب بقاء غرض مولا. بعد فافهم دارند اين فافهم را به مطالب مختلف برگرداندند. بعضها گفتند که مرحوم شيخ
نفرموده که يقين داريم قصد وجه معتبر است اين جواب آخر در صورت است که ما يقين به اصل اعتبار قصد وجه داشته

باشيم آنوقت بحث کنيم که چونه بايد تحصيل غرض بشود مثلا. در حال که شيخ احتمال داده آن که شيخ فرموده در مسئله
اين است که ما احتمال مدهيم قصد وجه معتبر باشد در غرض و اينجا چون نمتواند قصد وجه بند پس نمتواند غرض در

ضمن اکثر محقق بشود.



لذا شيخ قائل به برائت شرع و عقل شده در نسبت به اکثر و فرموده اقل را بايد انجام بدهد. اين ي وجه که فافهم را به او
برگرداندند؛ که شيخ يقين به اعتبار قصد وجه ندارد تا شما بوييد قطع به اشتغال پيدا کنيم و قطع به فراغ لازم است. اين قطع به

اشتغال آنجائ است که اصل اعتبار قصد وجه يقين باشد و ي احتمال دوم هم هست در منته الدرايه که اورا خودتان
ملاحظه بفرماييد. اين تا اينجا قسمت اول ادعاي مرحوم آخوند تمام شد.

دلیل مرحوم آخوند بر برائت شرعیه

مرحوم آخوند در اقل و اکثر ارتباط تفصيل دادند. قائل به احتياط عقل و برائت شرعيه شدند، براي احتياط عقل آخوند دو
دليل آوردند، ادله مقابله را هم مطرح کردند و رد کردند و حالا ببينيم دليلشان براي برائت شرعيه چيست؟ مرحوم آخوند

مفرمايد: دليل ما براي برائت شرعيه اين است که حديث رفع شامل اين موارد هم م شود. ما ش مکنيم که آيا آن اکثر
جزئيت دارد يا جزئيت ندارد، رفع ما لا يعلمون مگويد آن که نمدانيد جزئيت دارد يا ندارد آن برداشته بشود. در باب حديث

رفع، ي بحث واقع شده که آيا حديث رفع فقط احام تليفيه را برمدارد که شيخ اين نظريه را در کتاب رسائل دارد.

مرحوم شيخ م‌فرمايد: آخر شيخ هم قائل به برائت عقل و برائت شرع شده در برائت شرع شيخ و مرحوم آخوند با يدير در
اصلش ادعايش متحدند. لن مرحوم شيخ مفرمايد: حديث رفع وجوب اکثر را برمدارد ما ش مکنيم. آيا اکثر وجوب دارد

يا ندارد وجوب ي حم تليف است. حديث رفع اين وجوب را برمدارد؛ اما مرحوم آخوند مفرمايد: حديث رفع خود جزء
مشوک را برمدارد ما نمدانيم آيا سوره جزئيت دارد يا ندارد؟ جزئيت ي حم وضع است. نه ي حم تليف؛ و مرحوم

آخوند بر خلاف شيخ ادعايشان اين است که حديث رفع احام وضعيه را هم برمدارد.

لذا مرحوم آخوند مفرمايد: ما نمرويم سراغ اينه بوييم ش مکنيم اکثر واجب است يا نه. حم به برائت عن الوجوب
کنيم. ما ش مکنيم آيا هذا الش جزء أم لا، حديث رفع عمومش مگويد: رفع ما لايعلمون. هر چيزي که نمدانيد برداشته

شد. ما نم‌دانيم أنّ هذا جزء أم لا، حديث رفع مآيد جزئيتش را برمدارد. بعد اينجا دو اشال را بيان مکنند و جواب
مدهند.

اشال: اشال اول اين است که حديث رفع، ي کلام است و قانون شرع است ؛ و شارع آن که مربوط به شارع هست
متواند بردارد. يعن آنچه که عنوان موضوع شرع را دارد يا اگر هم موضوع شرع نيست، موضوع است براي ي اثر

شرع؛ و جزئيت مجعول شرع نیست جزئيت ي مجعول شرع نيست که شارع بتواند جعل جزئيت را بند؛ و موضوع براي
اثر شرع هم نيست. يعن اينچنين نيست که بوييم اگر سوره جزئيت داشته باشد ي اثري ما بتوانيم براي خود جزئيت مترتب

بنيم.

لذا خلاصه اشال اين است که شارع چطور متواند با حديث رفع جزئيت را بردارد در حال که جزئيت نه خودش مجعول
شرع است و نه موضوع است براي ي اثر شرع. مگوييم حالا قبل از اينه به جواب آخوند برسيم. مگوييم جناب

مستشل، جزئيت موضوع براي اثر شرع است موضوع براي وجوب الاعاده است. اگر سوره جزء نماز باشد و کس اين جزء
را نياورد، اينجا اعاده مشود واجب. وجوب الاعاده هم ي اثر شرع است.

جواب: صاحب اين اشال، دو جواب از اين بيان مطرح کرده گفته است که: اولا، وجوب الاعاده اثر بقاء امر به اکثر است، نه
اثر جزئيت اين جزء.

وقت که شارع امر مکند به اکثر که در ضمن اکثر هم سوره است، اگر کس نيامد نماز را با سوره بخواند؛ بله نماز را بدون



سوره خواند، اين وجوب به اعاده که الان مداند بايد نماز با سوره بخواند، اين اثر است براي بقاء امر اول. يعن چون آن امر به
اکثر را اتيان نرده و باق مانده است.

جواب دوم مستشل مگويد: چه کس مگويد وجوب الاعاده ي اثر شرع است؟ وجوب الاعاده از شؤون وجوب الإطاعه
است و وجوب الإطاعه ي حم عقل است، پس وجوب الاعاده هم  ي حم عقل مشود. پس اين خلاصه اشال با

اثر شرع ل در حقيقت براي وجوب الاعاده به عنوان يالش و راه را مستشدهد براي اشل مکه خود مستش توضيح
مبندد.

مرحوم آخوند مفرمايد: درست است خود جزئيت که ي امر انتزاع است، اين مجعول بالاستقلال نيست ما قبول داريم. شارع
نمتواند جزئيت را مستقلا جعل کند؛ اما جزئيت مشود ي مجعول تبع به تبع جعل منشأ انتزاعش. منشأ انتزاع خودش امر

به اکثر است. شارع وقت امر مکند به اکثر، يعن به 9 تا جزء و ي جزء که آن جزء اسمش سوره است وقت امر به اين
مجموع کرد، جزئيت سوره  مجعول مشود، منته بالجعل تبع. آن که شارع مستقلا جعل کرده امر به اکثر است آن که به تبع

امر به اکثر که امر به اکثر را  منشأ انتزاع مگوييم. آن که منتزع از اين منشأ انتزاع يعن جزئيت، آن  مجعول تبع و مجعول
بالتبع مشود.

گويد: ادعاي آخوند برائت شرعيه عن الاکثر است. در اقل و اکثر ارتباطل مکند. مستشال مل دوباره اشال: مستشاش
گرچه عقل مگويد: بايد احتياط کن اما شارع نسبت به اکثر برائت جاري مکند. مستشل مگويد: جناب آخوند شما

مگوييد: حديث رفع حم وضع را برمدارد. قبول داريم حم وضع مگوييم جزئيت است. جزئيت را اگر شارع بخواهد
بردارد، رفع منتزع به رفع منشأ انتزاع است، يعن اگر بخواهد جزئيت سوره را بردارد بايد منشأ انتزاع را بردارد. منشأ انتزاع را

هم بيان کرديم امر به اکثر است. پس در نتيجه اگر بخواهد جزئيت سوره برداشته بشود، بايد امر به اکثر برداشته بشود.

آنوقت مستشل مگويد: اگر امر به اکثر برداشته شد ما نسبت به اقل به چه ملاک ما تليف را انجام بدهيم؟ ما دير امري
نداريم. ما ي امري که به اقل يعن به خال عن الجزء که نداريم اصاله البرائه نسبت به اکثر آن هم نمتواند براي ما وجوب

الاقل را درست کند، چون اگر بخواهد وجوب الاقل را درست کند اصل مثبت مشود. اگر بوييم شارع م‌گويد: اصل برائت
عن الاکثر است و با اين اصاله البراء عن الاکثر ما بخواهيم اثبات کنيم وجوب الاقل را اين  اصل مثبت م‌شود. اصل مثبت هم

که حجيت ندارد. پس چونه ما اينجا اين اقل را اتيان کنيم اين خلاصه اشال است که مستشل دارد.

توضیح عبارت

«هذا بحسب حم العقل»، اين که ما گفتيم احتياط لازم است بحسب حم العقل است. «وأما النقل فالظاهر أن عموم مثل
گويد: عموم يعنبجزئية»، ببينيد مرحوم آخوند م است به رفع «جزئية ما ش حديث رفع قاضٍ»، عموم حديث رفع قاض

مخواهد بويد: حديث رفع حت حم وضع را هم برمدارد. حم وضع به نام جزئيت اين را هم حديث رفع برمدارد.
«فبمثله يرتفع الاجمال والتردد»، بمثل اين رفع و به مثل اين حديث رفع اجمال و تردد «اما تردد امره بين الاقل و الاکثر»،

برداشته مشود اجمال، «ويعينه ف الاول»، اول يعن همان اقل واجب را معين  در اقل مکند.

«لا يقال إنّ جزئية سورة المجهول مثلا»، مستشل مگويد: حديث رفع چيزي که يا مجعول شرع است يا موضوع براي اثر
شرع است برمدارد؛ اما جزئيت سوره نه مجعول شرع است و نه موضوع براي اثر شرع. جزئيت سوره «ليست

بمجعولة»، يعن بمجعولة بالاستقلال. شارع از اول نيامده بويد: جعلت السورة جزءا؛ که جزئيتش را جعل کند. «وليس لها»،
براي اين جزئيت ي اثر مجعول هم نداريم و حال آنه «و المرفوع بحديث رفع انّما هو المجعول بنفسه»، آن که خود بخود



مجعول باشد أو اثره، يا لااقل اثرش مجعول باشد، به مستشل مگوييم جناب مستشل جزئيت ي اثري بنام وجوب اعاده
اثر شرع هم بيايد نماز را بدون سوره بخواند اين نماز بايد اعاده بشود و وجوب الاعاده ي دارد. اگر اين سوره جزء باشد کس

است.

مستشل خودش دو تا جواب م‌دهد: جواب اول، «و وجوب الاعاده انّما هو اثر بقاء الامر الاول بعد العلم»، يا در بعض از
نسخه ها دارد بعد التذکر. وجوب الاعاده اثر بقاء امر اول است. اين امر اول يعن امر به اکثر. امر به اکثر چون باق مانده اعاده

واجب است. پس مخواهد بويد وجوب الاعاده اثر جزئيت نيست. نه اينه بوييم چون جزئيت هست اثرش وجوب الاعاده
است. اثرش بقاء امر به اکثر است امر به اکثر باق مانده وقت باق مانده يعن هنوز امتثال نشده ما بايد امتثالش کنيم.

«ويعينه ف الاول» آنجا اول را به اقل معنا کرديم اگر اينجا اول نباشد، اصح است. «هو اثر البقاءالامر»، آنوقت الامر مشود امر
به اکثر. يعن بهتر اين است چون آخوند اول را به معناي اقل گرفته بود اگر اينجا هم مخواست اول باشد در حال که اينجا هم

مسلم از بقاء امر امر به اکثر است. اين جواب اول. جواب دوم «مع أنّه يعن وجوب اعاده عقل و ليس الا من باب وجوب
الاطاعه عقلا». وجوب اعاده ي از شؤون وجوب اطاعت است يعن وقت که ما مبينيم در ي مسئلهاي اطاعت نرديم فعل

را انجام داديم فهميديم هنوز اطاعت المولا نشده پس وجوب الاطاعه هنوز باق است. بايد دوباره انجام بدهيم. سه باره انجام
بدهيم تا يقين به اطاعت پيدا کنيم؛ و وجوب الاطاعه را عقل حم به آن مکند.

دهد، «إنّ الجزئيه وان کانت غير مجعولة بنفسها»، جزئيت مجعول باستقلال نيست. بنفسها يعنلأنّه يقال»، آخوند جواب م»
بالاستقلال. «إلا أنّها مجعولة بمنشأ انتزاعها، به سبب منشأ انتزاع»، منشأ انتزاع همان امر به اکثر است. به سبب منشأ انتزاع

است در صحت رفع جزئيت. دوباره ي که منشأ انتزاعش در يد شارع است کاف اين کند، «وهذا» يعنجزئيت پيدا م
اشال دوم در اينجا هست. «لا يقال انما يون ارتفاع الامر الانتزاع برفع منشأ انتزاعه»، مستشل مگويد: جزئيت که امر

انتزاع است اگر بخواهد رفع بشود بايد منشأ انتزاع رفع بشود. منشأ انتزاع هم امر به اکثر است.

«وهو الامر الاول»، يعن باز امر به اکثر است. «ولا دليل آخر عل امرٍ آخر»، دليل ديري بر امر دير ما نداريم «عل امرٍ آخر
بالخال عنه»، يعن به خال از اين امر انتزاع. امر ديري که خال از اين امر انتزاع باشد ما نداريم. خب اشال چيست؟

مگويد اشال اين است که شما وقت برائت را مخواهيد نسبت به اکثر جاري کنيد مخواهيد اثبات کنيد که اقل واجب
است؛ و اگر بخواهيد با برائت اثبات کنيد که اقل واجب است اين مشود اصل مثبت؛ و اصل مثبت حجيت ندارد. اين خلاصه

اشال که اينجا مستشل بيان مکند.

مرحوم آخوند در مقام جواب مفرمايد: ما اينجا وجوب اقل را از راه جمع بين ادله استفاده مکنيم نه از راه برائت شرعيه. اگر
ما وجوب اقل را از راه برائت استفاده مکرديم اشال شما وارد بود که اين مشد اصل مثبت؛ اما ما وجوب اقل را از راه

جمع بين ادله. يعن مگوييم که ي دليل داريم که ناظر به احام و معرفت اجزاء است. دليل داريم به اينه مگويد رکوع
جزء نماز است و غيره جزء نماز است؛ و ما ش داريم که آيا سوره جزء نماز است يا نه. از آن طرف هم حديث رفع هم داريم.

حديث رفع نسبتش با اين ادلة الاجزاء، نسبتش به منزلة الاستثناء است. يعن حديث رفع مگويد که هر کدام ي از اينها که علم
او جزء نشد دليل نسبت به بقيه اجزاء باق ر جزء نيست. وقتآن دي پيدا کردي جزء است جزء است هر کدام را که جهل داشت
مماند. وقت دليل نسبت به بقيه اجزاء باق ماند، ما مگوييم بقيه واجب است منته وجوب بقيه را نيامديم از خصوص برائت

شرعيه نسبت به اکثر استفاده کنيم تا شما بوييد اصل مثبت است از راه جمع بين حديث رفع و آن ادله را استفاده کرديم.

«لأنّه يقال نعم»، نعم يعن «لم ين دليل آخر عل وجوب الاقل»، ما دليل ديري بر وجوب اقل بعد از اينه اکثر را از راه برائت



نف کرديم نداريم. «وإن کان ارتفاعه، بارتفاع منشأ انتزاعه»، گرچه ارتفاع امر انتزاع به سبب ارتفاع منشأ انتزاع است «الا أنّ
نسبة حديث رفع ألناظر إل ادلة الدالة عل بيان الاجزاء»، نسبت حديث رفع که ناظر به ادله داله بر بيان اجزاء است آن ادلهاي
که مگويد اجزاء واجب است. «إليها» يعن به خود آن ادله، اين نسبتش نسبت استثناء است. يعن اين بمنزلة الاستثناء است.
«وهو معها يون دالة عل جزئيتها إلا مع الجهل بها»، هو يعن اين حديث رفع با آن ادله دلالت بر جزئيت آن اجزاء دارد الا مع

الجهل بها، يعن ما وقت اينها را جمع بنيم اين نتيجه را بدست مآوريم.

م‌گوييم حديث رفع تفصيل مکند. مگويد سوره جزءٌ در صورت که شما علم به او پيدا کنيد. رکوع جزء در صورت که شما
علم به او پيدا کنيد؛ اما اگر علم به او نداشته باشيد ظاهرا آن هم نه دير واقعا تا تصويب لازم بيايد. ظاهرا دير براي شما

جزئيت ندارد. وقت ظاهرا جزئيت نداشت وجوب بقيةالاجزا باق است و ما اقل را از آن طريق انجام مدهيم. «الا مع الجهل»
به آن اجزاء يا به آن جزئيت، فرق نمکند. «دالة عل جزئيتها»، يعن جزئيت آن اجزاء، «الا مع الجهل» به آن جزئيت، کما لا

يخف، فتدبر جيداً. آنوقت اين الا مع الجهل يعن نتيجه جمع بين حديث رفع و آن ادله ناظر به بيان آن.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


