
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد دوم »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۴

اشتغال
جلسه 75 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«المقام الثان ف دوران الأمر بين الأقل و الأكثر الارتباطيين».‏

مقام دوم: اقل و اکثر ارتباط

لف به در آن یقینم علت آن نیز واضح است، اقل و اکثر استقلال شود نه استقلال بحث م در این مقام تنها از قسم ارتباط
است که اقل است و انحلال در آن قطع است، نسبت به اکثر بلا ش برائت جاری است. تعریف این مقام نیز واضح است اقل
و اکثر در واجب است که دو قسم با هم در ارتباط هستند و گاها از آن به واجب ارتباط تعبیر م کنند. واجب است که امتثال

بعض در گرو امتثال بعض دير است؛ مثلا ما نمدانيم که آيا در نماز، سوره جزء نماز هست؟ آيا نماز مرکب از نُه جزء است يا
اينه نه، مرکب از ده جزء است و سوره هم جزئيت براي نماز دارد.

همانطوري که ما واجب ارتباط داريم حرام ارتباط هم داريم. حرام ارتباط يعن آن که معصيت بعض مرتبط به معصيت
بعض دير و جزء دير است. حالا در اقل و اکثر ارتباط ما نمدانيم که سوره جزئيت براي نماز دارد يا خير، چه بايد بنيم؟

بين اصوليين سه نظريه وجود دارد:

1. نظريه اول اين است که ما بايد احتياط کنيم هم عقلا هم نقلا. احتياط عقل و احتياط شرع جاری است.

2. نظريه دوم که شيخ انصاري اعل اله مقامه الشريف در کتاب رسائل قائل شدند عبارت از برائت عقل و برائت نقل است.
هم عقلا و هم شرعا ما برائت جاري کنيم.

3. نظريه سوم تفصيل است که مرحوم آخوند خراسان مدهند. م فرمايند: از نظر عقل ما بايد احتياط کنيم؛ اما از نظر نقل
برائت جاري مشود. بين عقل و نقل مرحوم آخوند در اينجا تفصيل مدهند، عقلا احتياط واجب است، اما شرعا ما برائت

جاري مکنيم.

در اثبات ادعای خود مرحوم آخوند دو دلیل را متذکر م شوند:

دلیل اول

دلیل اول که اثبات احتیاط باشد، همان ادعای همیش خود را مطرح م کند، اگر تلیف فعل من جمیع باشد باید احتیاط

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/57
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


نمود. پس احتیاط عقلا ثابت شد.

کلام مرحوم شیخ

مرحوم شيخ در رسائل ادعا فرموده است که اين علم اجمال انحلال پيدا مکند؛ بحث نسبتا دقيق بين مرحوم شيخ و مرحوم
آخوند است. مرحوم شيخ فرموده است: در دوران بين اقل و اکثر تليف نسبت به اقل مسلم است. يعن ما علم تفصيل داريم به

اينه اقل واجب است عل کل تقدير، اعم از اينه اکثر واجب باشد يا نباشد.

لن فرقش در اين است که اگر اقل مستقلا فقط واجب باشد، مستقلا يعن جزء ديري بنام اکثر نباشد. وجوبش ي وجوب
نفس شرع مشود؛ اگر اقل در ضمن وجوب اکثر وجوب داشته باشد، وجوبش غيري مشود. اگر وجوب اقل مترشح از

وجوب اکثر باشد، يعن چون اکثر واجب است، اقل واجب باشد. وجوبش مشود ي وجوب غيري؛ اما عل کل حال چه اکثر
واجب باشد چه واجب نباشد، وجوب اقل را ما علم تفصيل به او داريم ترديدي در او نداريم.

پس نسبت به اقل و وجوب به اقل ما علم تفصيل داريم ش ما نسبت به وجوب اکثر ش بدوي مشود. وقت اينچنين شد، آن
علم اجمال انحلال پيدا کرد، علم اجمال ما تبديل شد به ي علم تفصيل بوجوب اقل و به ي ش بدوي در وجوب اکثر. اين

را مرحوم شيخ در کتاب رسائل ادعا فرموده است.

اشال مرحوم آخوند

مرحوم آخوند مفرمايد: انحلال دو اشال دارد: اشال اول اين است که مستلزم خلف است و اشال دوم اين است که مستلزم
تناقض است. البته بعضها خواستند بفرمايند: اين اشال دوم تفصيل براي اشال اول است؛ اما اينچنين نيست. مرحوم آخوند

دو تا اشال در اينجا به انحلال دارند.

اشال اول، اشال خلف است. مراد از اين که در اينجا خلف لازم مآيد، اين است که مفرمايند: اگر اقل بخواهد وجوب
داشته باشد و وجوب اقل بخواهد مسلم باشد، اين متوقف است بر اينه تليف مطلقا منجز باشد، ما براي اينه بوييم، اين اقل

وجوبش فعليت دارد و مسلم است. مرحوم آخوند مفرمايد: اين توقف دارد بر اينه تليف مطلقا يعن عل کل تقدير منجز
باشد. يعن چه تليف از اول متوجه خود اقل باشد چه تليف از اول متوجه اکثر شده باشد. پس اين قسمت روشن شد که اگر

اقل بخواهد وجوب فعل داشته باشد و بالفعل واجب باشد، اين لازمهاش اين است که تليف عل کل حال و به تعبير خود ايشان
مطلقا منجز باشد.

در حال که طبق اين انحلال که شما درست کرديد، لزوم اقل مستلزم عدم تنجز تليف مطلقا شده است. شما انحلال درست
کرديد انحلال معنايش اين است که تليف نسبت به اقل تنجز دارد و نسبت به اکثر تنجز ندارد. انحلال معنايش اين است که تنجز

و لزوم اقل مستلزم عدم تنجز اکثر باشد، در حال که لزوم اقل متوقف است بر تنجز تليف به نحو مطلق، يعن تليف مطلقا
منجز باشد و لو اينه متعلق به اکثر باشد. به دیر عبارت، قبل از انحلال فرض که ما داريم اين است که شما اينطور فرض

مکنيد، مگوييد ما تليف را نسبت به اقل عل کل حال مدانيم.

شما تصور کرده اید تلیف نسبت به اقل قطع است، در حال که خلف فرض است معلوم نیست تلیف قطع باشد ممن
است تلیف فقط در اکثر باشد. این خلف است.



اشال دوم، این نظریه مستلزم تناقض است. تناقض به این معنا است که از انحلال عدم انحلال لازم م آید. چراکه قبل از
انحلال وجوب اقل عل کل تقدیر نیست، وقت م گویید: انحلال است یعن اقل عل کل تقدیر واجب است. پس از انحلال عدم

انحلال لازم آمد. این معنایش تناقض است.

نته اشال مرحوم آخوند ارتباط بین اقل و اکثر است که فراموش این نته سبب خلف یا تناقض است. خلف است چون اقل
را قطع فرض م کنید. تناقض است چون باز با قطع فرض کردن اقل در جای که ارتباط است معنایش عدم ارتباط و باز

قطع نبودن اقل است و انحلال این نتیجه را در پ دارد که از طرف بویید اقل قطع نیست ول قطع است این تناقض است.
در مورد متباینین چنین نیست چون ما بعد انحلال پ به یقین بودن ی طرف م بریم نه اینه ابتدا ی فرد را مفروض بیریم

و بعد بوییم منحل شده است.

به عبارت اخري؛ واقع که الان عوض نمشود، واقع که دو فرض ندارد که بوييم اين ي فرضش و اين هم ي فرض ديرش
تا اينه بوييم اختلاف دارند و تناقض نيست. مگوييم واقع را هم م‌گوييد ثابت عل کل تقدير منته ثابت قبل الانحلال. هم
مگوييد غير ثابتٍ بعد الانحلال. انحلال ي تغيير ماهوي که بوجود نمآورد يا ي چيزي را کم و زياد نمکند که ما بوييم

چيزي کم و زياد شد و وحدات تناقض از بين رفت. اين تا اينجا دليل اول که مرحوم آخوند براي ادعايشان آوردند که احتياط
عقل است. پس خلاصه دليل تمس به علم اجمال شد و فرمودند انحلال که شيخ انصاري ادعا کرده آن انحلال را دوتا اشال

مرحوم آخوند به او وارد کردند.

دلیل دوم

دليل دوم بر وجوب احتياط عقل اين است که دو تا مطلب در پيش عدليه و معتزله مسلم است. ي مطلب اين است که احام
شرعيه تابع مصالح و مفاسد است. شارع غرضش از واجبات استيفاء مصالح است؛ و غرضش از محرمات دفع مفاسد است.

اين ي مطلب که احام شرعيه تابع مصالح و مفاسد است. 2 ـ واجبات شرعيه الطاف ف الواجبات عقليه است.

عقل مگويد: قرب ال اله و قرب ال المول واجب است. تو عبدي، بايد تقرب به خدا و به مولاي خودت پيدا بن و واجبات
شرعيه الطاف است در اين واجب عقل. يعن شارع راه تقرب ال اله راه تحقق اين واجب عقل را براي ما بيان مکند. عقل

بنحو کل مگويد: قرب ال المول واجب است. شارع مفرمايد: «المقرب ه الصلاة، المقرب هو الصوم، المقرب هو الحج،
المقرب کذا ...»، همين که شارع مآيد واجبات را براي ما بيان مکند، اين لطفٌ در واجبات عقليه است. بعد از اينه اين دو

تا مقدمه روشن شد نتيجه مگيريم که در هر واجب تحصيل غرض مولا لازم است. بنابراين اگر در ي موردي ما يقين داريم به
اينه مولا ي چيزي را واجب کرده است؛ اما نمدانيم غرض مولا در ضمن اقل محقق مشود يا در ضمن اکثر، اينجا براي

تحصيل غرض بايد اکثر را اتيان کنيم.

لذا عقل به ما م‌گويد: «يجب اتيان الاکثر» از باب تحصيل غرض مولا. دليل اول کاري به غرض و ملاک و اينها نداريم. در
دليل اول مسئله علم اجمال مطرح بود، اما در دليل دوم اين دو مقدمه در آن است که بعدا هم مگوييم بعضها در اين

مقدماتش مناقشه دارند. در دليل دوم محور را تحصيل مولا قرار مدهيم، مرحوم شيخ هم در رسائل البته اين مسئله را دارد.
مفرمايد: اگر ي مولائ به عبدش گفت: برو ي معجون، (معجون يعن ي شء مرکب از امور متعدده) برو ي معجوين از
فلان جا براي من بياور. اين عبد رفت آنجا، بعد ش کرد که اين معجون نه جزء بايد داشته باشد يا ده جزء، عقل مگويد: براي
اينه غرض مولا را بخواه محقق کن، جزء دهم را بياور. اينجا هم مسئله همينطور است. اين هم دليل دوم مرحوم آخوند بود.



توضیح عبارت

«المقام الثان ف دوران الأمر بين الأقل و الأكثر الارتباطيين».‏

و الحق أن العلم الإجمال بثبوت التليف بينهما أيضا»، حق اين است که عرض کرديم در اين مقام سه قول وجود دارد و
مرحوم آخوند قائل به تفصيل است والحق اين که علم اجمال به ثبوت تليف بين اقل و اکثر ايضا، يعن مانند متباينين،

«يوجب الاحتياط عقلا»، موجب احتياط عقل است. در سه صفحه بعد مفرمايد: «و اما النقل»، برائت شرعيه را آخوند در دو
،گويد: اکثر آورده بشود، «بإتيان الأكثر لتنجزه به»، لتنجز الاکثر به سبب اين علم اجمالکند. عقل مسه صفحه بعد بيان م

«حيث تعلق بثبوته فعلا»، چون تليف تعلق پيدا کرده علم اجمال به ثبوت تليف بالفعل.

مرحوم شيخ ادعاي انحلال علم اجمال کرده است، مرحوم آخوند مفرمايد: توهم انحلال علم اجمال، به چه چيزي توهم پيدا
کند، به دو چيز:

«و توهم انحلاله إل العلم بوجوب الأقل تفصيلا»، 1 ـ به وجوب علم تفصيل به اقل. «و الشك ف وجوب الأكثر بدوا» و ش در
وجوب اکثر بدواً، خب مگوييم اين علم تفصيل به اقل را از کجا آورديد؟ مفرمايد: «ضرورة لزوم الإتيان بالأقل»، ما بايد اقل
اش هم وجوب نفسداشته باشد حتما وجوب نفس فقط خود اقل واجب است. اگر وجوب نفس را بياوريم يا «لنفسه»، يعن

شرع است. «شرعا أو لغيره»، يعن وجوب اقل غيري. غيري يعن وجوب ترشّح. وجوب که از وجوب اکثر گرفته، «كذلك أو
عقلا»، کذل يعن چه؟ شرعاً اين شرعاً يعن مقدمه واجب را ما واجب بدانيم. عقلا يعن بنا بر اينه ما مقدمه واجب را واجب

ندانيم.

اين در ذهن شريفتان هست نزاع در اينه آيا مقدمه واجب واجب است در چه وجوب است؟ شرع است. والا «لا ش ولا
خلاف» در اينه مقدمه واجب وجوب عقل دارد. ما اگر که مقدمه اکثر است اگر عقل را بوييم مقدمه واجب واجب وجوب

ويد که وجوب اقل چه نفسخواهد بدارد. شيخ م وييم مقدمه واجب واجب نيست همان وجوب عقلشود. اگر بم شرع
چه غيري مسلم است. حالا غيرياش هر جور مخواهد باشد. وجوب اقل چه نفس چه غيري اين مسلم است؛ و معه يعن مع
الانحلال، «لا يوجب تنجزه لو كان متعلقا بالأكثر»، اگر در واقع تليف نسبت به اکثر انشاء شده باشد، اين انحلال دير جلوي

تنجز تليف را م‌گيرد.

«لوکان»، اين تليف «متعلقا ف الواقع»، يعن ف الواقع متعلق به اکثر باشد، اين انحلال مانع از تنجز است. «فاسد» خبر آن
توهم است. اين توهم فاسد قطعا دو تا اشال دارد: 1 ـ «لاستلزام الانحلال المحال»، انحلال مستلزم محال است. مراد از محال

يعن خلف فرض. چرا؟ «بداهة توقف لزوم الأقل فعلا»، اقل اگر بخواهد بالفعل لازم باشد يا لنفسه يا لغيره. يا نفس يا غيري،
توقف دارد وجوب اقل «إما لنفسه أو لغيره عل تنجز التليف مطلقا»،که تليف به نحو مطلق، مطلق را آخوند معنا مکند، «و
لو كان متعلقا بالأكثر». شما اگر بخواهيد بوييد اقل چه وجود نفس چه غيري، اگر بخواهيم به اين نحو ما اقل را واجب بدانيم

اين متوقف است بر اينه تليف به نحو مطلق منجز باشد.

 به نحو مطلق يعن و لو اينه متعلق به اکثر باشد. و الا اگر از اول بوييم نه تليف متعلق به اکثر منجز نيست پس وجوب اقل
مشود وجوب نفس. اگر ما بخواهيم بوييم اقل چه نفس چه غيري واجب هست اين متوقف است بر اينه تليف مطلقا منجز

باشد. اين از ي طرف که اين ي طرف قضيه است. حالا مفرمايد «فلو كان لزومه كذلك»، کذل يعن بنحو مطلق،
«مستلزما لعدم تنجزه إلا إذا كان متعلقا بالأقل»، مستلزم عدم تنجز تليف مر آنجائ که متعلق به اقل باشد، اين «كان خلفا»،

يعن خلف فرض مآيد. فرض که شما شل کرديد چيست؟ مگوييد تليف اقل چه نفس چه غيري. اين چه نفس چه غيري،
متوقف بر اين است که تليف مطلقا منجز باشد. انحلال متوقف بر اين است که تليف مطلقا منجز نباشد. اين خلف وعده



مشود.

اشال دوم، «مع» که بعضها گفتند اين تفصيل از اشال اول است اما خيل از مشحين و شراء هم م گويند اين اشال دوم
كل حال»، عل ليف علآيد. «أنه يلزم من وجوده عدمه»، عدم انحلال، چرا؟«لاستلزامه عدم تنجز التاست. اين تناقض لازم م

کل حال يعن به نحو مطلق؛ که اگر تليف به نحو مطلق منجز نباشد، مستلزم عدم لزوم اقل مطلقاست. اگر اقل مطلقا لازم
نباشد مستلزم عدم انحلال است. ببينيد از اين طرف قضيه که بياييم، انحلال مستلزم لزوم اقل مطلقاست. مگوييم انحلال

مستلزم اين است. اگر شما بوييد تليف مطلقا منجز نيست نتيجه اين مگيريد که اقل مطلقا واجب نيست. لزوم ندارد. اگر هم
اقل مطلقا لزوم نداشت معنايش اين است که انحلال در کار نيست.

پس لازم مآيد از انحلال عدم انحلال. چون انحلال مستلزم عدم تنجز تليف مطلقاست. در حال که طبق اين راه که رفتيم
لزوم اقل مستلزم تنجز تليف مطلقاست. «لمستلزم لعدم لزوم الأقل مطلقا المستلزم لعدم الانحلال و ما يلزم من وجوده عدمه

محال»، آن که از وجودش عدم مآيد محال است آن وقت اينجا ي به عناية الاصول مراجعه کنيد. البته بحثهاي دقيق اينجا
ليف مطلقا، اين را گفته يعنهست. عناية در همين خط جلوي مرحوم آخوند را گرفته است. اين که اقل توقف دارد بر تنجز ت
چه، گفته اقل لزومش توقف بر علم اجمال فقط دارد اين که تليف مطلقا منجز باشد، اگر مطلقا منجز باشد، دير محل بحث

نمشود.

ما از اول ي تليف اجمال فعل در اينجا داريم، نم دانيم آن تليف منحصر به اقل است يا در ضمن اکثر و اکثر هم لازم
است. اينجا را اشال کرده است. «نعم»، اين نعم مربوط به اقل و اکثر استقلال است. «إنما ينحل»، در ي جا ما انحلال را

قبول مکنيم، «إذا كان الأقل ذا مصلحة ملزمة»، يعن ي مصلحت مستقله و ملزمه، اين مستقله هم اضافه کنيد که مطلب
روشنتر بشود. «فإن وجوبه حينئذ يون معلوما له» وجوب اقل  معلوم مشود، «و إنما كان الترديد لاحتمال أن يون الأكثر ذا

مصلحتين»، ترديد از باب اين است که اکثر داراي دو مصلحت باشد يا داراي ي مصلحت اقواي ملزمه باشد اقواي از
مصحلت اقل. «أو مصلحة أقوى من مصلحة الأقل فالعقل ف مثله و إن استقل بالبراءة بلا كلام»، عقل استقلال به برائت نسبت

به اکثر دارد. «الا» أنّ اين فرض «خارج عما هو محل النقض و الإبرام ف المقام»، محل نقض در اقل و اکثر ارتباط است اين
مورد در اقل و اکثر غير ارتباط است.

«هذا»، يعن اين دليل اول براي احتياط، «مع»، دليل دوم است «أن الغرض الداع إل الأمر»، غرض «لا ياد يحرز إلا
بالأكثر»، در ضمن اکثر احراز مشود، البته «بناء عل ما ذهب إليه المشهور من العدلية من تبعية الأوامر و النواه للمصالح و

المفاسد»، مصالحش در مأمور به مفاسدش در منه عنه، اين ي مطلب و بناء بر اينه واجبات شرعيه الطاف در واجبات
عقليه است. ي از واجبات عقليه قرب ال اله است. عقل مگويد قرب ال المول واجب است. شارع مآيد مگويد: الصلاة
مقرب بها، الصوم مقرب، لذا  لطف مشود، «ف المأمور به و المنه عنه و كون الواجبات الشرعية ألطافا ف الواجبات العقلية

و قد مر»، در بحث تعبدي و توصل، «اعتبار موافقة الغرض و حصوله عقلا ف إطاعة الأمر و سقوطه»، سقوط امر، يعن اگر
امر بخواهد ساقط بشود بايد غرض را موافقت کنيم. «فلا بد من إحرازه»، احراز غرض، «ف إحرازها»، در احراز اطاعت، «كما

لا يخف» البته اين نته را اينجا دقت کنيد به بحث تعبدي و توصل مراجعه کنيد آنجا عس اين بود آنجا فرموده بودند «فلا بدّ
ف اعتبار قصد الاطاعة موافقت الغرض»، اينجا مگويد در اعتبار غرض قصد اطاعت معتبر است اين تقريبا عس آن مطلب

است، دقت بفرماييد.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


