
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد دوم »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۴

برائت
جلسه 61 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

چيده بحث گذشته

«هذا إذا لم يعلم بثبوت التاليف الواقعية ف موارد الطرق المثبتة بمقدار المعلوم بالإجمال و إلا فالانحلال إل العلم بما ف الموارد
و انحصار أطرافه بموارد تلك الطرق بلا إشال».

بعد از آن اشال که مرحوم آخوند از طرف مستشل بيان فرمودند مجموعاً دو جواب از اشال مطرح کردند ي جواب همين
بود که ديروز عرض شد که مرحوم آخوند فرمودند ما دو جور انحلال داريم: ي انحلال حقيق، ي انحلال حم که

توضيحش مفصلا گذشت و در جواب اول فرمودند اينه ما با طرق و امارات تاليف را به دست مآوريم و اين طرق و امارات
از باب طريقيت اعتبار دارند اينها سبب مشود که ما قائل به انحلال حم بشويم يعن انحلال که ي از احام علم است ما

براي اين طرق و امارات بايد احام علم را بار بنيم. ي از احام علم انحلال است.

يعن همانطور که علم تفصيل سبب انحلال علم اجمال مشود آنچه که در حم علم هست آن هم سبب براي انحلال بشود
مجتهد بعد از بدست آوردن طرق و امارات بعد از اينها آن علم اجمال اولش در حم انحلال است چرا چون اين طرق و امارات

نازل منزله علم است  به تعبير بعض ها عنوان علم تعبدي را دارد . اين جواب اول بود که مسئله انحلال حم است.

پاسخ دوم مرحوم آخوند

در جواب دوم مرحوم آخوند مفرمايند که اين انحلال حم در فرض است که ما در مجموع اين طرق و امارات علم به اينه
در مجموعه اين طرق و امارات مقداري تليف هست ثابت مشود براي ما به اين طرق که به اندازه معلوم بالاجمال هست اين را

به آن علم پيدا ننيم. انحلال حم در فرض است که ما احتمال بدهيم که در ميان اين طرق و امارات تاليف به مقدار آن
وييم ما علم اجمالب وجود دارد اما اگر مسئله از باب احتمال نباشد. مسئله از باب علم باشد يعن ليف معلوم بالاجمالت
داريم که در ميان اين طرق و امارات ما به مقداري از تاليف دسترس پيدا مکنيم که اين مقدار تاليف به اندازه آن مقدار

تليف بالاجمال است آخوند مفرمايد اينجا دير مسئله انحلال، انحلال حم نيست و انحلال حقيق است.

بعبارة اخري؛ در جواب دوم آخوند مفرمايد ما دو تا علم اجمال داريم ي علم اجمال کبير، علم اجمال داريم به ي سري
از تاليف در شريعت. دوم علم اجمال به اينه تاليف که به مقدار معلوم بالاجمال است در ميان همين طرق و در ميان همين

امارات موجود است. اين علم اجمال دوم سبب انحلال علم اجمال اول مشود. نظير همين دو تا علم اجمال قبلا در بحث
ظنون مرحوم آخوند به آن اشاره کردند. لذا  اگر ما احتمال اين را بدهيم که در ميان اين طرق و امارات بعض از اينها مطابقت

با واقع دارد و آن معلوم بالاجمال را کفايت مکند با وجود احتمال مسئله انحلال حم است. با وجود اينه بعض از اين

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/57
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


طرق احتمالا مطابق با واقع باشد و آن مقدار معلوم بالاجمال را پر بند. اما اگر مسئله را فراتر از احتمال قرار داديم گفتيم در
ميان اين ده هزار  طريق که ما داريم آن هزار تليف معلوم بالاجمال را ما يقين داريم وجود دارد.

آمديم ي علم اجمال دوم درست کرديم علم اجمال داريم به اينه در ميان اين ده هزار طريق آن هزار تليف معلوم بالاجمال
قطعاً وجود دارد اين علم اجمال دوم حقيقتاً علم اجمال اول را منحل مکند و انحلال ميشود انحلال حقيق. اين تتمه مطلب

گذشته اين را بخوانيم تا مطلب بعد.

تطبيق عبارت

هذا اين انحلال حم، «هذا إذا لم يعلم بثبوت التاليف الواقعية»، هنام که علم نداشته باشيم ما به اينه تاليف واقعيه ثابت
است در موارد طرق مثبته، ثابت است به مقدار معلوم بالاجمال. يعن بوييم شما که اول علم اجمال کبير پيدا کرديد علم
اجمال داريد به اينه لا اقل هزار تليف وجوب و تحريم بر ذمه شما در طريقت هست. خب حالا که مآييد سراغ طرق،

بوييم علم اجمال داريم که در ميان اين ده هزارطرق، مثلا هزار تليف واقع در اينها موجود است. بنابراين دير ما آن علم
اجمال اول را مگذاريم کنار و در همين دائره علم اجمال دوم احتياط بايد بنيم.و اين علم اجمال دوم سبب انحلال است. آن

حقيق آن علم اجمال اول مشود.

«و إلا»، والا اگر علم باشد «فالانحلال إل العلم بما ف الموارد»، انحلال به علم به آنچه که در موارد آمده «و انحصار أطرافه
بموارد تلك الطرق»، انحصار اطراف علم اجمال به موارد اين طرق، يعن بوييم حالائ که علم اجمال داريم تاليف در بين

اين طرق موجود است، اطراف علم اجمال منحصر باشد، به موارد اين طرق، اين انحلال «بلا إشال». انحلال هست و
انحلالش هم حقيق است.

پس قبل از اين هذا، مرحوم آخوند از راه انحلال حم جواب دادند در اين هذا از راه انحلال حقيق جواب دادند اينجا حالا اين
بيان مرحوم آخوند را طبق ي بيان در اينجا ما ذکر کرديم.

اما براي اينه ي مقداري باز مسئله دقيقتر باشد و صحيحتر بيان شده باشد ي مطلب را ي مقدارياش را عرض مکنيم که
در ذهن آقايان باشد حالا دير تفصيل و بسط مفصلترش به عهده خود شما باشد. از باب اينه بالاخره بايد در مطلب آن

نتههاي اساس ذکر شود و تذکر داده شود.

اقسام انحلال

ما به طور کل سه نوع انحلال داريم که بعض از اهل دقت گفتند هر سه نوع انحلال در کلمات مرحوم آخوند اشاره شده در
همين بحث.

ي انحلال داريم انحلال حقيق توين. انحلال حقيق توين همين است که اول ما علم اجمال داريم به اينه ي قطره بول در
ي از اين دو تا ظرف افتاده و بعداً علم تفصيل پيدا مکنيم که آن قطره در اين ظرف معين وجود دارد اينجا مگويند اين علم

تفصيل سبب انحلال آن علم اجمال مشود و اين انحلال انحلال حقيق است.

دوم انحلال حم: که در انحلال حم، منشأ انحلال دير عبارت از علم تفصيل نيست.
در انحلال حم ما آنجا مگوييم که ي چيزي که در حم علم است و همان اثر علم را دارد. و م آيد همانطوري که علم

تفصيل انحلال کننده است اين چيزي که قائم مقام علم است اين هم مآيد انحلال کننده است مثل همين مثال علم اجمال به
تاليف و مسئله طرق و امارات که طرق و امارات روي قول به طريقيت اينها موجب انحلال آن علم اجمالاند ولن موجب

انحلال حم هستند. حالا اين انحلال حم را دقت بفرماييد. اين را چند تا وجه تسميه مشود برايش بيان کرد ي وجه



تسميهاش اين است که بوييم همانطوري که ي از احام علم انحلال است، اين طرق و امارات هم سبب انحلال آن علم
اجمال مشود حم علم را بياوريم براي اين طرق و امارات. ي وجه تسميه دومش اين است که همانطوري که بعد از آن علم

تفصيل مآيد علم اجمال با حمش از بين مرود.
شما در همان مثال قطره بول وقت علم تفصيل آمد دو چيز از بين مرود هم علم اجمال از بين مرود و هم اثرش از بين

ميرود که تنجز باشد. حمش هم از بين مرود اما در مورد قيام طرق و امارات، بعد از آن که طرق و امارات آمد خود علم
اجمال باق است هنوز ولين اثر علم اجمال که عبارت از تنجز باشد آن تنجز از بين مرود. حم علم اجمال که عبارت از
تنجز است تنجز از بين مرود ولذا مگوييم انحلال حم يعن انحلال من حيث الحم. اين هم ي وجه تسميه دوم هست

براي انحلال حم. اما ترديد باق است.
اجمال هنوز باق است علم اجمال، منته اثر علم اجمال و حمش که عبارت از تنجز هست او از بين مرود. حالا اين دوتا را

در بحث گذشته هم توضيح داديم.

ن منشأ اين انحلال حقيقاست ول هم داريم که انحلال نوع سوم انحلال حقيق انحلال نوع سوم عمده اين است که ما ي
وجود ي علم تفصيل نيست، بله منشأ اين انحلال، انشاف عدم تعلق علم اجمال به تليف فعل عل کل تقديرٍ هست. شما
ببينيد ي نتهاي که مرحوم شيخ در کتاب رسائل داشت شيخ فرمود اگر در موارد علم اجمال بعض از موارد از محل ابتلاء

خارج بشود آنجا علم اجمال دير اثرش از بين مرود.

مثلا الان علم اجمال داريم يا اين ظرف نجس است يا آن ظرف. حالا اگر ي از اين ظرفها از محل ابتلاء خارج شد آنجا
مگفتند علم اجمال ما انحلال پيدا م‌کند. اثر علم اجمال از بين مرود بدليل اينه وقت ي طرف از محل ابتلا خارج شد

فعليت تليف نسبت به آن طرف از بين م‌رود و ما علم اجمال به تليف فعل در جميع اطراف نداريم. به عبارت اخري در باب
علم اجمال شما اگر علم اجمال پيدا کرديد ي از اين سه تا نجس است، مگويند ي از شرائط تنجس اين است که تليف

نسبت به جميع اطراف فعل باشد فعليت داشته باشد و اگر نسبت به ي طرف فعليت نداشت مثل اينه آن ي طرف از محل
ابتلا خارج باشد اينجا مگويند علم اجمال تنجسش را از دست م‌دهد.

،کند به انحلال حقيقکه انحلال پيدا م گويند علم اجمالرود اين را هم ماز بين م گويند خود علم اجماله حقيقتاً مو بل
لن منشأ اين انحلال حقيق علم تفصيل نيست بله منشأ اين انحلال حقيق اين است که اين علم اجمال متعلق به ي تليف

فعل در جميع اطراف نيست. حالا آن که ما به آن کار داريم عمدتاً همين انحلال نوع سوم است. بعض ها گفتند اين عبارت
اول ان قلت که «اذا کان قيام الطريق عل تليفٍ موجباً لثبوته فعلا»، اين اشاره دارد به همين انحلال حقيق نوع سوم.

ر بااين بيان به سببيت و اينها اشارهاي ندارد. مرحوم آخوند فرمودند در مواردي که از اين راه طرق و امارات ما يچرا؟ دي
حم شرع را استفاده مکنيم آن حم واقع دير فعليتش را از دست مدهد حم واقع دير «فعل عل جميع التقادير»

نيست آن حم که بر شما فعليت در همين فعل است که طريق آمده براي شما بيان کرده همان حم است که اماره براي
شما بيان کرده. بنابراين شما اول علم اجمال داريد به ي سري از تاليف واقعيه، بعدا که اين طرق و امارات آمد آن تاليف

واقعيه فعليتش را از دست مدهد بدليل اينه اگر اماره مخالف با او در آمد آن حم که براي شما فعليت دارد اين حم مطابق
اماره است. حم واقع دير براي شما فعليت ندارد. نتيجه اين مشود علم اجمال منحل مشود چرا؟ چون تعلق به ي فعل
تليف عل جميع التقادير پيدا نرده. تعلق پيدا کرده به آن تليف واقع فعل در صورت که اين اماره مطابق با او در بيايد اما

اگر اين اماره مطابق با او در نيايد آن حم واقع فعليت ندارد.

سؤال: چرا دير آن منجز نيست دير. وقت حم واقع فعليت نداشت دير  نسبت به او تنجزي نيست. مخواهيم بوييم ممن
است که مرحوم آخوند اينجا اصلا دارد روي مبناي طريقها بحث مکند. طريقها دو دسته اند ي دسته مثل مرحوم آخوند

مگويد اين امارات طرق براي ما اصلا حم را افاده نمکند فقط منجز و معذرند. ي دسته مگويند چرا، اين طرق براي ما



احام تليفيه فعليه اي را اثبات م‌کند. مرحوم آخوند مگويد حم ظاهري هم نيست اصلا. اصلا مگويند حم ندارد. مرحوم
آخوند معتقد است که در باب طرق و امارات اصلا جعل حم نشده. در موارد حم و امارات اين طريق براي ما اصلا حم را

نمگويد پس مگوييم اين طريق چيست؟ مگويد ايشان معذر و منجز است.

اين بخواهد براي ما حم را بيان کند، ابدا. در مقابل مشهور اصوليين که مشهور مگويند اين طريق ي حم فعل را براي ما
اثبات مکند بنابراين اين بيان را حالا اشارتاً در کنار کتابتان يادداشت داشته باشيد. اينطور گفتند: اين اذا کان قيام الطريق

اشاره دارد به اين انحلال حقيق نوع سوم. اين قلت اشاره دارد به انحلال حم. اين هذا اشاره دارد به انحلال حقيق نوع اول.
اين را فقط در ذهنتان باشد با اين توضيح که عرض کرديم البته به نظر خود ما هم اين مطلب که اصلا اين عبارات را دير به
سببيت و اينها معنا ننيم بياييم روي قول طريقها. يعن ان قلت خودش ي طريق است منته طريق هست که مگويد اين
طرق براي ما ي حم فعل را بيان مکند در مقابل مبناي خود آخوند که در چند جاي کفايه، آخوند فرياد زده که ما مگوييم
در موارد طرق و امارات حم جعل نشده براي ما. اين طريق فقط عنوان معذريت و منجزيت را دارد همين اثر را دارد و ليس

إلا. آن وقت بيان اشال و جواب روي همين مسئله باشد.

غير ضروري. مراد از ضروريه يعن افعال ضروريه داريم ي آورند گفتند که ما يکه براي وجوب احتياط م دليل دوم
افعال که ملف نسبت به آن افعال اضطرار دارد «ومما لابد منها» است مثل تنفس. و ي افعال داريم غير ضروريه يعن افعال

عادي افعال که ملف نسبت به آنها اضطرار ندارد مثل شرب تتن. گفتند که در اين افعال عاديه و غير ضروريه قبل از آن که
شارع بيايد حم را صادر کند مخواهيم ببينيم عقل چه حم دارد براي اينها. قبل از آن که شارع بيايد نسبت به ي فعل

عادي حم را صادر کند مرويم خدمت عقل. از عقل سؤال مکنيم تو چه حم داري براي اين فعل عادي؟ اينجا محل
خلاف است.

مرحوم شيخ طوس فرموده است که در اين افعال عاديه قبل از آن که شارع حم کند عقل يا حم به منع م‌کند يا حم مکند
به توقف لااقل. چرا؟ منع را از باب اينه دخالت در حريم شرع و اين که انسان بويد اين فعل مباح است اين م‌شود تصرف
در حريم شارع و تصرف در حريم شارع مقدس جايز نيست. عقل مگويد اين جايز نيست فعلا قبل از اينه شارع بيايد حم
بند من حم مکنم به ممنوعيت. حق تصرف نداري. اباحه معنايش دخالت در حريم مولاست. يا اگر هم حم به منع ننند

لااقل حم مکنم به توقف که مراد از توقف يعن نه منع و نه اباحه.

بنابراين مادام که، آنوقت اين حم عقل هم ي غايت دارد تا مادام که در موارد مشتبه الحرمه، حم اباحه از طرف شارع
نيامده، عقل مگويد يا ممنوعٌ يا بايد توقف بنيد. اين ي از ادله احتياطهاست يا بيان دوم طريق عقل است. اين بيان

دومشان دير اختصاص دارد به مشتبه الحرمه. اين دير در وجوب اين بيان نمآيد. اين تقرير دوم در شبهه وجوبيه جريان
ندارد. تقرير اول که علم اجمال بود هم در شبهه وجوبيه بود هم در شبهه تحريريه. ان قلت شما که مگوييد اين حم عقل

غايتش تا زمان است که براي مشتبه الحرمه دليل بر اباحه نباشد، ما دليل داريم براي اباحه. ادلهاي که کل شء ل حلال و
اينها را مگويد اينها ادله اباحه است. م‌گويند اين ادله اباحه با ادله احتياط معارض است. تعارضا تساقطا. مگذاريم هر دو را

کنار مرويم سراغ حم عدل. اين خلاصه بيان اينها.

مرحوم آخوند از اين بيان دوم سه جواب مدهند. جواب اول مفرمايند اولا خود اين مسئله محل خلاف است اين که عقل آيا
حم م‌کند به توقف يا منع يا برائت، محل خلاف است. شما اخباريها با ي چيزي که محل خلاف است نمتوانيد بيايد به نحو
خودتان استدلال کنيد. چون از آن طرف هم برائتها مآيند قول به برائت را مگيرند ميويند ما هم مگوييم عقل حم به برائت

مکند. اين جواب اول.



جواب دوم آخوند مفرمايد اين که گفتيد اخبار برائت با اخبار احتياط معارض است تعارضا تساقطا، ما قبول نداريم. ما به
شما گفتيم اخبار برائت بر اخبار احتياط مقدم است چون اظهر است و اخص. وجه اظهريت و اخصيت را هم ما بيان کرديم.

جواب و اشال سوم اين است که شما آمديد ي حرف را زديد. گفتيد اگر عقل حم به ممنوعيت کند نتيجه احتياط است اگر
هم حم به توقف کند نتيجه احتياط است ما اول را قبول داريم اگر عقل حم ممنوعيت بند نتيجه احتياط است اما دوماش را

قبول نمکنيم. اگر عقل حم بند به توقف ما قبول نمکنيم در اينجا نتيجهاش عبارت از احتياط باشد.

م تحريمگوييم که چون مولا حشويم به برائت. مآييم قائل مآوريم. مه ما قاعده قبح عقاب بلابيان را در اينجا مبدليل اين
را براي ما بيان نرده اگر بخواهيم مخالفت بنيم عقاب نيست چون عقاب بلابيان قبيح است. لذا حم به توقف مساوي با

کنيم. بعد يآييم مسئله برائت عقليه را در اينجا جاري مه از راه قاعده قبح عقاب بلابيان ما موجوب احتياط نيست. بل
ماقيل در اينجا دارند که آن را بيان مکنند و جواب مدهند.

تطبيق عبارت

«و ربما استدل بما قيل»، که شيخ طوس آمده اين را بيان کرده. «من استقلال العقل بالحظر ف الأفعال الغير الضرورية قبل
الشرع» عقل مستقلا حم به منع مکند در افعال غير ضروري، غير ضروري مراد از ضرورت در اينجا غير از جاهاي دير

است، غير ضروري يعن غير اضطراري، غير اضطراري يعن عادي. مثل همين شرب تتن و اينها.
قبل از اينه شارع مقدس حم بند عقل حم م‌کند به حظر.  ضروري يعن اضطراري، غير ضروري يعن غير ضروري.

آنوقت ضروري مشود مثل همان تنفس که مشود غير اختياري که آنها را هم مشود بيان کرد. مثالش را عرض کرديم براي
تنفس. عقل يا حم به حظر مکند  «و لا أقل من الوقف و عدم استقلاله»، لااقل اين است که عقل توقف مکند و استقلال ندارد
«لا به و لا بالإباحة»، «و لم يثبت شرعا إباحة ما اشتبه حرمته»، شرعاً ثابت نشده اباحه آنچه که حرمتش مشتبه باشد. مگوييم
الإباحة معارض بما دل عل حلال»، «فإن ما دل عل ء لش گوييد شرعاً ثابت نشده پس ادله برائت چه؟ «کلآقا شما که م

وجوب التوقف أو الاحتياط» اين با اخبار توقف و احتياط معارض است. «اذا تعارضا تساقطا» وقت که تساقط کردند بايد برويم
سراغ حم عقل.

«و فيه أولا»، سه تا اشال مکند «أنه لا وجه للاستدلال بما هو محل الخلاف و الإشال»، شما نيامديد به ي قاعدهاي که مورد
عدهاي قائل به برائتند. ي عدهاي قائل به منعاند ي قاعدهاي که محل خلاف است. ي نيد به ياتفاق همه است استدلال ب
عدهاي مگويند عقل حم به برائت مکند والا اگر ما بخواهيم بوييم محل خلاف استدلال بنيم «لصح الاستدلال عل البراءة

بما قيل من كون تلك الأفعال عل الإباحة» استدلال بر برائت به آنچه که گفته شده است اين افعال، افعال غير ضروريه بر اباحه
است يعن بعضها هم حم اباحه کردند خب حالا که حم اباحه کردند برائتها هم بيايند اين را براي خودشان دليل بيرند.

لذا طبق اين بيان نه برائتها متوانند به اين قاعده عقل استدلال بنند و نه اخباريها. چون خود اين قاعده محل خلاف است.
التوقف أو الاحتياط»، دانست و ثانيا أنه ثبت الإباحة شرعا»، اباحه شرعا ثابت است «لما عرفت من عدم صلاحية ما دل عل»

که صلاحيت ندارد آنچه که دلالت بر توقف يا احتياط دارد صلاحيت ندارد، «للمعارضة لما دل عليها». معارضه کند آنچه که
دلالت بر برائت دارد. چرا صلاحيت ندارد چون مسئله اظهريت و اخصيت اخبار برائت مسلم است.

«و ثالثا»، در جواب سوم م‌گوييم اگر عقل حم مکند به منع، نتيجهاش احتياط است اما اگر حم توقف کرد، چون اينها
گفتند چه حم به منع بند چه حم به توقف بند در هر دو صورت بايد احتياط کرد.«لا يستلزم القول بالوقف ف تلك المسألة»،

مستلزم نيست قول به توقف در اين مسئله، « للقول بالاحتياط ف هذه المسألة»، در اين شبهات که ما بوييم در شبهات بايد
احتياط کرد، «لاحتمال أن يقال معه بالبراءة لقاعدة قبح العقاب بلا بيان»، اينجا اين نته را دقت کنيد ما اين مسئله که عقل



مگويد در افعال غير ضروري قبل از اينه شارع بيايد حم بند من م‌گويم ممنوع است يا توقف، اين بالنسبة إل»، به
نسبت محدوده ملف، مسئله دارد بررس مشود يعن توي ملف از حيث خودت حق نداري مرتب بشوي و لذا عرض کرديم

آنهائ که قائل به منعند مگويند اگر ملف بخواهد به عنوان اباحه تصرف بند اين مشود تصرف در حيطه مولا.

کنيم. از جانب مولا بررسنم لف مسئله را بررسند اما ما در اين مسئله شبهات از جانب متواند اين کار را بلف نمم
مکنيم. مخواهيم ببينيم اگر ي فعل حمش مشتبه بود چه وجوب چه تحريم، اگر ملف آمد مرتب شد آيا مولا او را
عقاب مکند يا عقاب نمکند. متواند مولا عقاب بند يا نه؟ نسبت به مسئله مولا و عقاب مولا بلافاصله قاعده قبح عقاب
بلابيان مآيد «لاحتمال أن يقال معه بالبراءة لقاعدة قبح العقاب بلا بيان» مآيد «لإحتمال أن يقال معه»، يعن با اين قول به

توقف قائل به برائت بشويم «لقاعدة قبح العقاب بلا بيان» از اينجا تا آخر مطالب است که قبلا تماماً مرحوم آخوند بيان کردند.
«و ما قيل»، قائل شيخ طوس است گفته است «من أن الإقدام عل ما لا يؤمن المفسدة فيه»، اقدام بر محتمل المفسده كالإقدام
عل ما يعلم فيه المفسدة»، مثل اقدام بر معلوم مفسده است. اقدام بر محتمل المفسده مانند اقدام بر معلوم المفسده است آخوند
مفرمايد ما اين را قبول نداريم « و لو قيل بوجوب دفع الضرر المحتمل»، ولو اين که اين کبرا قبول کنيم که دفع ضرر محتمل

واجب است اما چرا محتمل المفسده مثل معلوم المفسده نيست؟ مفرمايد «فإن المفسدة المحتملة ف المشتبه»، اين مفسده
محتمله «ليس بضرر»، اگر ما قاعده دفع به ضرر محتمل وجوب دفع ضرر محتمل را قبول کنيم محتمل المفسده معنايش

محتمل الضرر نيست. «ليس بالضررغالبا»، چرا؟ چون همان حرف که قبلا گفتيم مصالح و مفاسد کاري به مضار و منافع
ندارد. «ضرورة أن المصالح و المفاسد الت ه مناطات الأحام ليست براجعة إل المنافع و المضار».

ه ضرر دارد. خمس است که انسان بايد بدهد. زکاتعرض کرديم ما بسياري از واجبات داريم که نه تنها منفعت دنيويه ندارد بل
که انسان بايد بدهد. و بسياري از محرمات داريم که نه تنها ضرر ندارد ضرر دنيوي بله منفعت دنيويه دارد. «بل ربما يون

المصلحة فيما فيه الضرر»، مصلحت در چيزي که در آن ضرر است مثل زکات، مصلحت دارد اما مع ذل ضرر هم دارد. «و
المفسدة فيما فيه المنفعة»، در چيزي که منفعت وجود دارد منفعت دنيويه، مفسده وجود دارد مثل غصب. انسان برود خانه

کس ده سال بنشيند اين منفعت دنيويه دارد ضرري نرده از نظر دنيوي اما مفسده دارد. «و احتمال أن يون ف المشتبه
ضرر» احتمال اينه در مشتبه ضرر باشد ضعيف غالباً. اين احتمال احتمال ضعيف است  «لا يعتنا به قطعاً». به اين احتمال

اعتنا نمشود «مع أن الضرر ليس دائما مما يجب التحرز عنه عقلا»، ضرر باز همان حرف که مرحوم آخوند در وجوب دفع
محتمل زد که فرمود آيا ضرر، ضرر اخروي است يا ضرر، ضرر دنيوي. ضرر دنيوي آخوند فرمود دفعش واجب نيست.

ضرر يعن ضرر دنيوي، ليس دائماً مما بل يجب التحرز عنه عقلا»، تحرز از او عقلا واجب نيست «بل يجب ارتابه أحيانا فيما
كان المترتب عليه أهم ف نظره»، در آنجائ که مترتب بر آن ضرر  اهم است. مثلا بايد ي سفر درياي ي ماهه داشته باشد

خيل هم خوف و ترس و اضطراب و اينها در آن هست. سرما خوردن و مريض شدن در آن هست. اما از آن طرف ي تجارت
فتويد امر من دائر بر اين باشد که من مريض نشوم و پول هنالاحتراز عن ضرره»، ب آورد. «مما فرا به دست م فتهن
که زندگ من را اداره بند بدستم بيايد «مع القطع به»، يعن  «مما ف الاحتراز عن ضرره»، با قطع به آن ضرر. قطع دارد به
اينه مريض مشود «فضلا عن احتماله» تا چه برسد به اينه بويد حالا که به اين سفر مروم احتمالا من مريض م شوم

آنجا که دير احتراز از او واجب نيست.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


