
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد دوم »

در تاریخ ۰۲ دی ۱۳۷۵

برائت
جلسه 60 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«ان قلت نعم لنّه اذا لم ين العلم بها مسبوقاً بالعلم بالتليف».

خلاصه ای از جلسه گذشته   

مرحوم آخوند در پاسخ از دلیل عقل فرمود، علم اجمال منحل م شود به تالیف که از طرق و امارات و اصول مثبته به دست
ما م رسد. در انحلال علم اجمال شرط وجود دارد که باید آن علم اجمال یقینا در علم تفصیل موجود باشد.  به این صورت
که اگر سئوال کنند که آیا موارد علم اجمال اگر هزار مورد است همان مقدار در علم تفصیل نیز موجود باشد، در این صورت

علم اجمال منحل شده و موارد باق مانده شبهه بدویه م شوند.

کلام مرحوم شیخ انصاری

مرحوم شیخ معتقد است در انحلال زمان علم تفصیل مهم نیست که قبل علم اجمال باشد یا بعد آن یا هم زمان با آن؛ مثلا
شود؛ حت بدان اضافه شود و سبب ایجاد علم اجمال نجس شده است، ظرف ه یقینا دانست ظرفتواند بعد از آن شخص م

م تواند ابتدا علم اجمال داشته باشد که ی از این دو ظرف نجس است، بعد یقینا بداند که ی ظرف مشخص نجس شده
است. در هر دو صورت علم اجمال منحل م شود.

اشال مرحوم آخوند

مرحوم آخوند در حاشیه رسائل این اطلاق را نپذیرفته و اشال م کنند، معتقد است اگر علم تفصیل قبل علم اجمال باشد
سبب انحلال است؛ اما اگر بعد علم اجمال باشد سبب انحلال نیست و برای علم اجمال فرق نم کند دائره علم اجمال که

علت غیر این داشته با این علم اجمال تغییر نم کند.

اشال: در کفایه بنابر آنچه که در حاشیه رسائل فرمودند اشال م کنند. شما در حاشیه رسائل فرمودید: علم تفصیل بعد از
علم اجمال اثر ندارد. در مانحن فیه نیز چنین است، چراکه فقیه ابتدا علم اجمال به وجود تالیف در شریعت دارد، بعد علم

تفصیل پیدا میند که همان موارد معلوم بالاجمالش در همین موارد تفصیل است و علم اجمال آن منحل م شود. این تضاد
در مبنا است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/57
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


جواب: مرحوم آخوند در مقام پاسخ م فرمایند: شرط انحلال این است که مطابقت و عینیت باشد نه اینه تلیف جدید در علم
تفصیل لاحق باشد. در این انحلال که ما بیان کردیم مجتهد بعد از جست و جو فحص علم تفصیل که پیدا م کند، همان

از این دو ظرف ی به نجاست ی که بیان شد علم اجمال م جدیدی نیست. در مثالموارد معلوم بالاجمال است و فرد و ح
حم از نجاست است، اما وقت علم تفصیل پیدا کرد یا دید که بول در ظرف الف افتاد. این نجاست جدیده است نه اینه همان

نجاست معلوم بالاجمال باشد. پس علم تفصیل لاحق در صورت سبب انحلال نیست که مغایر با علم اجمال باشد، ول اگر
همان باشد سبب انحلال خواهد بود.

توضیح عبارت

«ان قلت نعم» يعن اين انحلال که شما گفتيد قبول داريم علم اجمال با علم تفصيل منحل م شود «اذا لم ين العلم بها»،
وقت که نباشد علم به اين طرق و اصول که مثبت تليفه است نباشد «مسبوقا بالعلم بالتاليف» يعن علم اجمال مسبوق همان

لاحق بودن است. يعن اگر علم به طرق که علم تفصيل است مسبوق باشد بر علم اجمال به تاليف مسبوق باشد، يعن بعد
باشد يا قبل باشد؟ اگر بعد از آن باشد مستشل م گويد: انحلال را قبول نم کنيم. مرحوم آخوند هم فرموده است و اين

اشال، اشال است که ناش تحقيق ايشان در حاشيه رسائل است که علم تفصيل بعد از علم اجمال را سبب انحلال
ندانستند.

مستشل ميويد: جناب آخوند در ما نحن فيه اول علم اجمال است يا تفصيل؟ ملف علم اجمال دارد که در شريعت تاليف
بر آن است و علم تفصيل به تاليف دارد از راه طرق و در اينجا علم تفصيل بعد است و شما در حاشيه رسائل گفتيد اگر علم

تفصيل بعد از علم اجمال باشد، سبب انحلال نم شود.

«قلت انما» مرحوم آخوند م فرمايد: «انما يضر السبق اذا کان المعلوم اللاحق حادثا» مسبوق بودن ضرر م رساند در
صورت که معلوم لاحق حادث باشد. يعن اگر علم تفصيل و معلوم لاحق، يعن بعد از علم اجمال حادث باشد و تليف جديد

براي ما بياورد، اين اشال درست است؛ مثل مثال که عرض کرديم: اول علم اجمال داريم که ي از دو ظرف به بول نجس
است و بعد علم تفصيل م يابيم که ي ظرف معين قطره خون در آن است. اينجا مرحوم آخوند م فرمايند: انحلال را قبول

نم کنيم. اينجا که تليف جديدي است آن علم اجمال اثرش باق م ماند.

ماند يا نم م باق آمد، علم اجمال اگر علم تفصيل اختلاف مرحوم شيخ و مرحوم آخوند در اين نيست که بعد از علم اجمال
ماند. قطعاً علم اجمال از بين م رود، مرحوم شيخ م فرمايد: بعد از اينه علم تفصيل آمد، هم علم اجمال م رود و هم اثر

علم اجمال که عبارت از وجوب احتياط در همه اطراف است. مرحوم آخوند م فرمايد: نه وقت که علم اجمال اول بود و علم
تفصيل بعد آمد، درست است که اجمال از بين م رود و اين دو ظرف معين نجس است و واجب الاحتراز است؛ اما اثر علم

اجمال نسبت به ظرف دير باق است.

آن وقت اين جا اضافه دارند که اين علم تفصيل که جلوي انحلال را م گيرد که بايد حادث باشد. در اين مثال حرف مرحوم
آخوند متقن است و اين نته را عرض کنم که مسئله عقلاي و روشن است، مسئله انحلال چيزي که مبان دقيقه اصول بخواهد
از بين بردند، اجمال از بين م ظرف را به طور کل از اين دو ظرف نجس است و آمدند ي داريد ي نيست. شما علم اجمال

رود. وقت اطراف از بين م رود اجمال هم از بين م رود و ما دنبال انحلال هستيم م خواهيم ببينيم بعد از علم اجمال به
تاليف پيدا شد، انحلال علم اجمال م شود يا نم شود؟

در اين مثال م گوييم علم اجمال داريم ي از اين دو ظرف نجس است به بول بعداً علم تفصيل م يابيم که ظرف معين با



خون نجس شده است، اينجا مرحوم آخوند م فرمايد: درست است که علم اجمال از بين ميرود و اجمال در کار نيست و
ظرف معين کاملا واجب الاجتناب است و آن ظرف م ماند و اجمال نيست و اثر علم اجمال که عبارت از وجوب احتياط و
تنجز، نسبت به آن ظرف باق است. اجمال هميشه دو طرف لازم دارد علم اجمال که وقت آمد يا اين آقا زيد است يا اين آقا

بر است. ي از اين ها از بين رفت نم توانیم بوييم يا اين يا آن. ما مثال در دو تا م گوييم، م گوييم وقت علم تفصيل پيدا
شد، مرحوم شيخ م فرمايد: هم علم اجمال از بين م رود و هم اصل و مرحوم آخوند م فرمايد: اجمال که در کار نيست از

بين رفته است و اثر علم اجمال که تنجز است باق است.

خواهيم موضوع خارج رود و اين تفسير اثرش همين است و الا نم ه اين ظرف واجب الاجتناب است کنار منسبت به اين
را بيان کنيم که حقيقا بول است يا نيست و نسبت به حم شرع آن است و نسبت به حم شرع از دايره اجمال بيرون م رود

و اين تفصيلا م دانيم خون دارد و نسبت به آن ي فرد اجمال معنا ندارد.

«و اما اذا لم ين کذل» يعن اين معلول لاحق حادث باشد لم ين يعن حادث نباشد، «بل مما ينطبق عليه» از اموري است
که منطبق م شود بر او «ما علم اولا» يعن بر همين معلول تفسير آن معلول به اجمال انطباق م يابد و کلمه انطباق را خط

به تفصيل يابد علم اجمال داند. «فلا محالة قد انحل» انحلال م شيد زيرش که مرحوم آخوند انطباق به انحلال را انطباق نمب
و به ش بدوي.

اشال: انطباق را م پذیریم، ول مشل که وجود دارد این است که دو مبنا در حجیت امارات و اصول وجود دارد: اگر مبنای
سببیت را بپذیریم، انحلال معنا پیدا م کند؛ اما اگر طریقیت را قائل شدیم، همانطور که شمای مرحوم اخوند قائل هستید، دیر
انحلال معنا ندارد، چراکه بنابر مبنای سببیت خود مودای امارات و طرق دارای مصلحت هستند و اگر مصیب به واقع نشدند،
خودش دارای مصلحت و حم است. همین امر سبب م شود که مودای طرق وامارات برای ما ایجاد حم کنند و انحلال علم

اجمال را در پ داشته باشد، چون مثبت حم هستند. در مبنای طریقیت امارات و طرق چنین نیست. در این مبنا طرق و
امارات حم را در پ ندارند. اثبات حم نم کنند تا سبب انحلال شود. مبنای طریقیت معنایش این است که اگر بر طبق

اماره یا اصل عمل کردید منجز و معذر دارید. اگر مصیب بود که ثواب داده م شود و امتثال کرده اید و اگر خطا باشد عذر
خواهید داشت. این معنایش اثبات حم نیست تا سبب از بین رفتن علم اجمال و جایزین علم تفصیل شود. به دیر سخن،

در انحلال شرط که بیان کردید اثبات حم بود که در مبنای طریقیت وجود ندارد.

جواب: مرحوم آخوند از این اشال دو پاسخ میدهند:

.مو انحلال ح پاسخ اول: ما دو نوع انحلال داریم انحلال حقیق

در انحلال حقیق منجل کننده علم است و در انحلال حم در حم علم است. مثل امارات و اصول بعد از اعتبار شارع در
حم علم خواهند بود. وقت اماره را طبق مبنای طریقیت پذیرفتیم، معنایش این است که علم است و شارع آن را به منزله علم

قرار داده است. همانطور که علم سبب تنجیز و تعذیر است، امارات و طرق نیز منجز و معذر خواهند بود و در حم علم هستند.

پاسخ دوم: برای انحلال لزوم ندارد که فقط حقیق باشد م تواند حم باشد.

توضیح عبارت

«ان قلت» مستشل م گويد: «انما يوجب العلم بقيام طرق المثبتة له بمقدار المعلوم بالاجمال ذل» يوجب فاعلش علم است



و مفعولش ذل است، يوجب العلم به قيام طرق المثبت با قيام اين طرق مثبته علم به وجود م آيد به مقدار معلوم به اجمال
المثبت له، يعن مثبت تليف است به مقدار معلوم به اجمال اين علم سبب م شود، ذل انحلال را «اذا کان قضيه قيام الطريق

عل تليف موجبا لثبوته فعلا» مقتض قيام طريق بر تليف موجب سقوط بر تليف باشد فعلا و اين جا محشين گفته اند که
عبارت مشوش است و عبارت اينطور باشد «اذا کان قيام الطريق عل التليف موجبا لثبوته فعلا» قيام طريق بر تليف موجب
ثبوت تليف باشد. ي راه اين است که قضيه را خط بزنيم و ي راه اين است که قضيه باشد «موجب لثبوته» کلمه لام را خط

بزنيم.

 يعن اذا کان قضيه قيام عل طريق تليف ثوبته فعلا کلمه موجب و لام را خط بزنيم و راه سوم هم دارد. ذل مفعول براي
يوجب است و تشويش از اذا به بعد است و ذل اذا کان انما يوجب مفعول يوجب چه م شود ذل اذا کان تشويش اندر

تشويش است. پس ي از اين دو راه بايد ط شود براي اصلاح عبارت و اين عبارت را در خارج مطلب بيان کرديم که طرق را
از باب سببيت و موضوعيت بدانيم و موجب لثبوت تليف فعلا اين طرق براي ما تليف بياورد، در صورت است که حجيت
گويد: اگر از باب سببيت باشد م ل مان قضيه حجيته» دقت کنيد، مستش طرق را از باب سببيت بدانيم و «اما بناء عل

گوييم اين مقدار تليف که طرق براي ما اثبات م کند به اندازه مقدار معلوم بالاجمال است، انحلال درست م شود؛ اماطبق
قول به طريقیت مستشل م گويد: درست نيست.

«و اما بنائا عل ان قضيه حجيته و اعتباره شرعاً» بنابراين مقتض حجيت طريق و اعتبار شرع «ليس الا ترتيب ما للطريق
المعتبر عقلا و هو تنجز ما اصابه و العذرعما اخطا عنه فلا انحلال لما علم اجمالا بالانحلال» اين طرق براي ما تليف را اثبات

نرده است و روي قول به طريقيت خبر واحد م گويد: نماز جمعه واجب است، اين طريق براي شما تليف را اثبات نم کند.
اين طريق است براي مطابقت واقع يا مخالفت؛ اگر مطابق در بيايد منجز و اگر مخالف باشد معذر م شود.

«قلت» را م خوانيم و ي معناي دير که براي اشال است و در اينجاست که اصلا کاري به موضوعيت ندارد، ي مطلب
ديري است به آن اشاره م کنيم. «قلت قضية الاعتباره شرعاً» مقتض اعتبار طريق «الاختلاف ااسنه ادلته» با اختلاف السنه
ها م بعض هم دليل مختلف است و هم تعابيري که فقها دارند؛ مثلا گويد: لا تنقض يقين به ش دليل م ي ادله طريق يعن

گويند: تنزل المودي منزلة الواقع، بعض تعبير م کنند به نام تتميم الشف که گفته ايم يا تنزيل المودی منزل الواقع، مرحوم
آخوند م فرمايند: هر طور م خواهند تعبير کنند چه ادله و تعابيري که براي حجيت شرعيه بيان م شود، قضيه اعتبار و
امان ذل، ذل يعن همان منجزيت و معذريت يعن در بحث قطع يا بحث ظن تقويت کرديم که طرق ظنيه حجيتشان به

معناي منجزيت و معذريت است.

«الا ان نهوض الحجة عل ما ينطبق عليه المعلوم بالاجمال» نحوض يعن قيام، قيام حجت بر آنچه منطبق است به معلوم اجمال
ما اذا کان فيه ذل م انحلال است و صرف تنجزه الم الانحلال» اين قيام حجت در حون عقلا بحاز اطراف «ي در بعض

طرف منصرف م کند و بر م گرداند تنجز تليف را به موردي که تليف در آن طرف که حجت بر آن قائل شده است «و
اذا علم اجمالا بحرمة اناء زيد بين الانائين» علم اجمال ليف در ساير اهداف باشد. «مثلاکند «عما اذا کان« ت العذر» معذر م

نم ان هذا انائه» و بينه بياید که اناء زيد است و علم تفصيل شود که ظرف زيد که بين دو ظرف حرام است «و قامت بينة عل
آيد و بينه م گويد: انا زيد است.

يعن «الش شود که علم پيدا کنيم که اين اناء زيد است «ولا ينبغ انه کما انه علم» و اين بينه قائل م ف الش فلا ینبغ»
اين موردي که بينه آمده است، «کما» مثل آن موردي است که «اذا علم انه انائه و علم» بيابيم که اناء زيد است «و ف عدم لزوم

الاجتناب الا عن خصوصه» فقط از خصوص ظرف اجتناب کنيم و ظرف دير اجتناب لازم نيست.



«ولو لا ذل» اگر اين انحلال را قبول ننيم، لولا ما ذکرنا که امارات بر طريقيت به حم انحلال است، «لو لا ذل» يعن اگر
انحلال حم به طريقيت نباشد و اگر انحلال حم را به قول طريقيت نپذيريم، حت روي قول به سببت هم انحلال نيست. «لما
کان يجدی القول بان قضية اعتبار الامارات هو کون مؤديات احاما شرعية» فعليه هر آينه مجدي نيست و قول به سببيت فايده

ندارد و بر طبق ي تفسير اين اشال را م گوييم. يعن سببيه و مرحوم آخوند م فرمايد: به قول سببيت هم انحلال نم آيد،
همان حرف که از جواب ان قلت اول زد و م فرمايد: روي قول سببيت تليف جديد درست م کند،

«ضرورة انها تون کذل» يعن احام شرعيه فعليه به سبب حادثه يعن به سبب جديد و ما گفتيم که علم تفصيل که تليف
جديد و سبب جديد داشته باشد، اين سبب انحلال نم شود. «ضرورة انها موديات تون کذل» به سبب حادث چون به روي
قول سببيت خود خبر واحد سبب م شود در حدوث مصلحت در متعلق آن يعن ولو اينه خبر واحد نماز جمعه واجب است
شود در حدوث مصحلت در نماز جمعه پس اين سببيت م ولو در واقع نماز جمعه حرام باشد. روي قول به سببيت سبب م

آيد، تليف جديدي براي نماز جمعه م آورد و اين با تليف لوح محفوظ قابل انطباق نيست. «ضروره انها تون کذل» به
سبب حادث «و هو کونها موديات» يعن کون احام شرعيه موديات امارات شرعيه است و توضيح را عرض کرديم هذا جواب

دوم است.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


