
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد دوم »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۴

برائت
جلسه 58 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

الحلّية نص و ما دل عل الدّلاله عل حلّية المشتبه اخص بل هو ف عل الا انها تعارض بما هو اخص و اظهر ضرورة انّ ما دل»
الاحتياط غايته انّه ظاهر ف وجوب الإحتياط».

خلاصه جلسه گذشته

بحث رسيد به جواب از اخبار احتياط از مجموع کلمات مرحوم آخوند عل اله مقام الشريف استفاده م شود، ايشان سه
جواب از اين اخبار احتياط داده اند و بعض را مورد مناقشه قرار داده اند و بعض را پذيرفته اند.

پاسخ اول بیان شد که اخبار احتیاط ارشادی هستند و بر فرض اگر بپذیریم مولوی هستند، بر قبح عقاب بلا بیان ورود خواهد
داشت.

کلام مرحوم شیخ انصاری

قسمت دوم که م شود جواب دوم از اخبار احتياط، جواب بود که از قول مرحوم شيخ انصاري نقل کرده اند؛ لن اين پاسخ را
به عنوان ماقيل ذکر کرده اند و فرموده اند: «لا يصغ ال ما قيل» شيخ انصاري عل اله مقام فرمود: ما اگر بخواهيم از اين

اخبار احتياط، وجوب احتياط را استفاده کنيم، سوال ما اين است  که اين ايجاب احتياط چه نحو ايجاب است؟ آيا ايجاب
احتياط ي ايجاب مقدم است يا ايجاب احتياط ي ايجاب نفس است؟

مرحوم شيخ هر دو را مورد مناقشه قرار داده اند. وقت هیچ ی امان نداشت، پس احتیاط نیز امان ندارد.

پاسخ مرحوم آخوند

مرحوم آخوند در مقام جواب فرمود: فرمايش شيخ صحیح نيست. ما وجوب ديري داريم به نام وجوب طريق که اين وجوب
از آقايان روشن نشده است که مراد از وجوب طريق ته مقداري براي بعضحال ظاهراً اين ن ،است نه نفس نه مقدم طريق

در کلام مرحوم آخوند چيست؟ اصل اين مسئله را مرحوم آخوند در حاشيه رسائل بيان کرده است. آنجا در حاشيه فرمايش
شيخ فرموده است که اگر وجوب منحصر به وجوب مقدم و نفس بود، فرمايش شما درست بود و حرف شما متين است؛ اما

ما ي وجوب سوم داريم، به نام وجوب طريق و در نتيجه ما سه نوع وجوب داريم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/57
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


1. وجوب مقدم 
2. وجوب نفس 

3. وجوب طريق 

يعن مجهول واجب کند. وجود مقدم م واقعاين است که شارع احتياط را براي تحرز از عقاب ح مراد از وجوب مقدم
شارع بفرمايد: ايها الناس احتياط کنيد و احتياط را واجب کند به عنوان مقدمه براي اجتناب از آن عقاب واقع که بر تليف
ليف واقعشود که شارع براي آن ت اين م که نتيجه اين وجوب مقدم گوييم وجود مقدم مجهوله است. اين را م واقع
مجهول عقاب در نظر دارد و براي اجتناب از آن عقاب مردم را ملف به وجوب احتياط م کند، همانطوري که مرحوم شيخ

فرمود، مرحوم آخوند م فرمايند: امر غير معقول است چون لازمه ترتب عقاب در تليف مجهول است و ترتب عقاب در
تليف مجهول عقلا محال است. زمان که تليف براي ما مجهول است، عقل م گويد: شارع نم تواند بر مخالفت بر تليف

عقاب کند.

قسم دوم وجوب احتياط نفس است. وجوب احتياط نفس يعن شارع در خود وجوب احتياط مصلحت م بيند، ملاک در خود
وجوب احتياط است. مرحوم آخوند م فرمايد: همانطور که مرحوم شيخ فرمود: اين به درد ما نم خورد، ما دنبال اين هستيم

که بوييم در موارد شبهه مخالفت بر تليف واقع عقاب ندارد و اگر وجوب احتياط ي وجوب نفس باشد، معنايش اين است
که اگر خود وجوب احتياط را مخالفت کرديم، مخالفت بر خود آن عقاب دارد؛ اما مخالفت بر آن تليف واقع آن را دلالت

نداريم.

مرحوم آخوند به مرحوم شيخ اشال م کند که اگر وجوب احتياط منحصر به اين دو باشد، فرمايش شما درست است که نه
مقدم، نه نفس است و اشال شما درست است و نتيجه م گيريم که اخبار احتياط دلالت بر وجوب مولوي احتياط ندارد. در

حال که مرحوم آخوند م فرمايد: ما صورت سوم داريم در حاشيه رسائل تعبيري که دارند اين است که «الامر بالاحتياط
يون طور آخر من الاوامر المولويه غير نفس و غيري» يعن ما امر مولوي سه نوع داريم ي امر مولوي مقدم، ي امر

مولوي نفس و ي امر مولوي طريق داريم.

 مراد از امر طريق اين است يعن ايجاب الاحتياط به داع تنجيز حم واقعيه مجهول است. اگر شارع احتياط را واجب کرد نه
براي احتراز عقاب از تليف واقع؛ بله به انيزه تنجيز حم واقع يعن حم واقع، از چند راه برايت منجز م شود. ي راه

اين است که تفصيلا بدانيد و ي راه اين است که تفصيلا نم دانيد.

آنجاي که تفصيلا نم دانيد و مشتبه است، م گوييم احتياط کن. اين ايجاب احتياط که شارع کرده است به انيزه آن است که
حم واقع منجز بشود به داع تنجيز حم واقعيه همانطور که خوانديم درعبارت بحث ديروز که زراره م فرمايد: نماز جمعه

واجب است و اين خبر زراره چه نتيجه اي دارد و اين خبر حم وجوب واقع نماز جمعه را براي ما منجز م کند، منجز به اين
معنا که اگر مخالفت کرديم عقاب و اگر موافقت کرديم ثواب است. ايجاب احتياط مثل خبر زراره است، طريق است براي

تنجيز حم واقع نامش را امر مولوي طريق م گذاريم. آخوند م فرمايد جناب شيخ استاد قسم سوم را داريم و امر مولوي
طريق داريم و اشال شما وجه براي آن وجود ندارد و م تواند وجوب احتياط طريق داشته باشد.

پاسخ سوم

اما پاسخ سوم که آخوند آن را م پذيرد، م فرمايند اخبار حليت نسبت به اخبار احتياط هم اخص است و هم اظهر، وجه
اخص بودن اين است که اخبار حليت اولا در شبه تحريميه است، کل ش ل حلال حت تعرف انه حرام اين در شبه تحريميه



است و زمان که در شبه تحريميه شد، ادله احتياط اعم است. دلیل احتیاط م گويد: اخوک دين فهل لدين هم در شبه
وجوبيه و تحريمه، اخبار احتياط اعم و اخبار حليت اخص است و کل ش ل حلال اخوک دين را تخصيص م زند و بيان

دوم براي اخصيت داريم بيان دوم اين است که اخبار احتياط شامل سه مورد است، ي شبهات بدويه قبل از فحص، دو
.شبهات بدويه بعد فصل شبهات مقرونه به علم اجمال

دلیل م گويد: «اخوک دين فاحتط لدين» در همه موارد چه شبهه بدويه و چه شبهه مقرونه به علم اجمال، اما اين اخبار
حليت کل ش ل حلال موردش شبهات بدويه بعد از فحص است و اين اخبار م آيد اخبار حليت را تخصيص م زند. از دو
بيان م گوييم اخبار حليت اخص است و هم چنين اخبار حليت اظهر است، اخبار احتياط ظهور دارد، اخبار احتياط م گويد

فاحتط که امر است و ظهور دارد و اخبار حليت کل ش ل حلال يا اظهر است يا نص در حليت است.

 مرحوم آخوند م فرمايد: حال ما تمام اين حرفها بر فرض است که بوييم اخبار احتياط دلالت بر وجوب مولوي دارد و ما
قرائن عديده اي داريم که اخبار احتياط دلالت بر وجوب ارشادي دارد و اگر وجوب ارشادي شد، بايد صيغه امر را بر قدر

مشترک وجوب و استحباب حمل کنيم، چون در موارد ارشادي اين ارشاد تابع مرشد اليه است. اگر مرشد العليه وجوب باشد
م شود امر وجوب و اگر مرشد اليه استحباب باشد، امر استحباب م شود، مرحوم شيخ انصاري آن قرائن را که ذکر م کنند

در حدود 4 يا 5 قرينه براي ارشادي بودن ذکر م کنند.

مرحوم آخوند همه قرائن را ذکر نم کنند، فقط ي از قرائن را بيان م کنند که آن قرينه اين است که اين اخبار احتياط آب از
تخصيص است، يعن لسانشان اباي از تخصيص دارد، قابليت تخصيص را ندارد. فمن ترک شبهات نجا من المحرمات اين

لسان نيست که بوييم لجا فلان جا اين قاعده کل است که ظهور دارد که تخصيص بردار نيست. اگر ما بخواهيم وجوب
احتياط را حمل بر وجوب مولوي کنيم، چون فارغ اساس بين وجوب مولوي وجوب ارشادي در اين است که وجوب مولوي در

مخالفتش عقاب است؛ اما در وجوب ارشادي در مخالفتش عقاب نيست؛ بله انسان گرفتار اثر مرشد اليه م شود، مثل اينه
بوييم به انسان از اين طريق نرو، اگر بروي حيوان درنده است و از بين م رويد و اين ارشادي است.

نه مولوي نيست و اگر مخالفت کرد اثر مخالفت اين است که در اين طريق گرفتار حيوان درنده م شود و از بين م رود و
عقاب و مذمت که با نه من مخالفت کرده است نيست. مرحوم آخوند م فرمايد: اگر مولوي باشد، ما اجماع داريم شبهات

موضوعيه در آن احتياط واجب نيست. هم اخباري ها قائل هستند که در شبهات موضوعيه احتياط نيست و هم اصول ها قائل
هستند که در شبهات موضوعيه احتياط واجب نيست و اگر اين مولوي باشد، بايد به شبهات موضوعيه تخصيص بزنيم، بوييم

من ترک شبهات الا در شبهات موضوعيه، در حال که قابليت تخصيص را ندارد.

صرف اين معنا که ي از معان است که مرحوم شيخ م آورد و اين اوامر، اوامر ارشادي است، همين مطلب است که اباي از
تخصيص دارد و اگر بخواهيم وجوب مولوي بيريم قابليت تخصيص نيست. اگر واجب مولوي باشد، بايد بوييم احتياط

واجب است الا در شبهات وجوبيه اگر آن را ارشادي گرفتيم، بايد حمل کنيم بر قدر مشترک، قدر مشترک بين وجوب و
استحباب و احتياط امر مطلوب است و ناه کنيد به موارد اگر مورد شبهه تحريميه است و شبهه حميه است. عقل م گويد:

واجب است و اگر مورد شبه موجوديه است واجب نيست مستحب است به اختلاف مرشد اليه مختلف م شود.

اينجا که م رسد م فرمايند: نه تنها ما در اخبار احتياط م گوييم امري که وارد شده است، ارشادي است و در اخبار توقف
امر به وقوع امر ارشادي است، و قف عند الشبهه تمام اينها اوامر ارشادي است. چرا اينها اوامر ارشاديه است؟ مرحوم آخوند

م فرمايد: در اين روايات توقف ي تعليل آمده است. فرموده اند: «فان الوقوف عند الشبهات خير من الاقتحام ف الهلات».
وقوف در هنام شبه بهتر از اقتحام در هله م فرمايند: بديه و روشن است که مراد از هلاکت عقوبت اخرويه است.



عقوبت فرع بر اين است که قبلا احتياط و توقف واجب باشد، يعن قبلا واجب باشد توقف تا اينه گرفتار عقوبت نشويم؛ اما
م نداشته باشد ما مخالفت کرديم، چه کس نداشته باشد يا توقف وجوب شرع ري احتياط وجوب شرعبا دليل دي قبلا

گويد: ما گرفتار عقوبت م شويم؟ و اگر عقوبت را به امر همين روايات درست کنيم کما اينه اخباري ها م خواهند اين کار
را بنند، م فرمايد: مستلزم دور است. در روايات دقت کنيد، اگر بخواهيد وجوب توقف را حمل بر وجوب مولوي کنيد که در

اين روايات تعليل را ملاحظه کنيد که م گويد: «الوقوف عند الشبهات خير من الاقتحام ف الهلات» اين تعليل ماست.

اينجا دو نته است: اول؛ مراد از هله عقوبت است، در اين روايت هله را خير از عقوبت کس معنا نرده است. دوم؛ در
تعليل م گويند تعليل بايد با قطع نظر از موردش خودش هم معنا داشته باشد. مثلا در اين مثال معروف، «لا تاکل الرمان لانه
حامض» اين لانه حامض که موردش لا تاکل است، م خواهد اکل باشد يا نباشد اين معنا دار است و تعليل با قطع نظراز
مورد خودش که قاعده کل است، لذا بايد معنا دار باشد. اينجا همينطور است و بايد بوييم تعليل با قطع نظر از اين امر به

با قطع نظر از اين امر بايد هلاکت و عقوبت باشد. درحال وجوب توقف و احتياط در خود اين روايات بايد معنا دار باشد. يعن
که ما هلاکت و عقوبت نداريم، چون امر ديري که دال بر وجوب شرع احتياط باشد، نداريم که آن را مخالفت کنيم بر عقوبت

بيفتيم و براي اينه هله باشد، توقف دارد براي اينه اين روايات بر وجوب مولوي توقف دلالت کند.

اين روايات اگر بخواهد دلالت کند بر وجوب مولوي توقف، متوقف بر اين تعليل است «و فان الوقوف عند الشبهات خير من
اقتحام ف الهلات» نتيجه اين م شود هله که به معناي عقوبت است و عقوبت توقف دارد براي اينه شارع امر به احتياط
کرده باشد و اگر آن را مخالفت کنيم، گرفتار عقوبت م شويم و امر احتياط به همين روايت استفاده م شود و اين روايت

وجوب مولوي آن م خواهيم استفاده کنيم و توقف بر عقوبت پيدا م کند و لذا مرحوم آخوند م فرمايد: خود همين تعليل در
اين روايات وقوف عند الشبهات خير من الاقتحام الهلات، قرينه است که امر وقوف امر مولوي نيست و ارشادي است.

توضیح عبارت

«لا يقال» اگر رسيديم عرض م کنيم. «الا انها» که پاسخ سوم مرحوم آخوند است که تا حال پاسخ اول و دوم گذشت، پاسخ
سوم «انها» يعن ادله احتياط تعارض «بما هو اخص و اظهر» با آنچه اخص و اظهر است، مبارزه م کند. «ضروره ان ما دل
عل حليت المشتبه» يعن کل ش ل حلال اخص است. براي اخص دو بيان عرض کرديم که ترار نم کنيم. ي بيان اينه
اخبار حليت مختص به شبه تحريميه است و اخبار احتياط اعم است از شبه تحريميه و وجوبيه و دوم اخبار احتياط شامل سه

.شبهه است: بدويه قبل فحص و بدویه بعد فحص و مقرونه به علم اجمال

 در حال که اخبار عليت شامل شبهات بدويه بعد الفحص است. «بل هو ف الدلالة عل الحليه» ما دل عل حليه هو م خورد
به ما دل آن ما دل «نص» است. «و ما دل عل الاحتياط» آن که دلالت به احتياط م کند، غايت به ظهور وجوب احتياط دارد،

چون صيغه امر دارد که ظهور در وجوب دارد. کل ش ل حلال نص در حليت است. اما فاحتط ظهور در احتياط دارد.

«مع ان هناک قرائن» ما قرائن داريم که دلالت دارد آن وجوب احتياط براي ارشاد است و وجوب مولوي نيست «فيختلف
ايجابا واستحبابا» و ارشاد صيغه فاحتط را بايد حمل کنيم بر قدر مشترک بين الوجوب الاستحباب و آنچه ارشاد م کند به او

مرشد اليه اگر وجوب باشد. اين م شود وجوب و اگر مرشد اليه م شود استحباب باشد، امر استحباب م شود.

دقت کنيد «مع ان هناک قرائن» بيان «لو سلم» است. يعن اگر کس آنجا سوال کند و بيان نرديم که م رسيم به اين مطلب
چرا مرحوم آخوند اول ترديد م کند، م گويد اخبار احتياط لو سلم چون دلالت بر وجوب ارشادي ندارد نه مولوي و شيخ 5

قرينه ذکر کرده است که به کتاب رسائل مراجعه فرماييد و مرحوم آخوند ي را ذکر م کند.



ن للارشاد يوجب تخصيصه لا محالة» به بعض شبهات ما بايد تخصيص بزنيم به بعضو يؤيده» اين ارشاد را «انه لو لم ي» 
شبهات «يوجب اجماعاً» که به شبهات موضوعيه تخصيص بزنيم که در اين شبهات اخباري ها و اصول ها م گويند احتياط
واجب نيست. م گوييم تخصيص بخورد. «مع انه آب عن التخصيص قطعاً» اين ما دل احتياط لسان دارد که از تخصيص ابا

دارد. لسان اينها ابا دارد، «من ترک الشبهات نجا» نم توانيم بوييم من ترک الموضوعيه و لسان اباي از تخصيص دارد.

با اين «کيف» م خواهند بويند اخبار توقف هم ارشادي است. «کيف لا يون قوله قف عند الشبهه و ان الوقوف عند الشبهه
خير من الاقتحام ف المهلة» کيف لا يون للارشاد، در حال که «مع ان المهله» هلاکت ظهور درعقوبت دارد، عقوبت فرع بر

اين است که قبلا توقف و احتياط به دليل ديري واجب شده باشد. بالاخره تا طريق نيايد ما عقوبت را نم توانيم، بفهميم بايد
اين طريق آيد که اصلا براي ما تنجز پيدا نم کند و عقاب براي ما معنا ندارد.

«ولا عقوبة ف الشبهة البدويه» در شبه بدويه قبل از وجوب توقف و احتياط عقوبت نيست. در شبه مقرون به علم اجمال که
مصحح براي عقاب است و براي شبه بدويه که دعواي اخباري است. اگر شارع احتياط را واجب کند، عقوبت در کار نيست.
«فيف يعلل ايجابه» چونه ايجاب احتياط معلل است «بانه خير من الاقتحام ف الهلة» م خواهند بويند دور لازم دارد، در
اين روايات وجوب توقف را معلل کرده است که بوييم خير است در اقتحام عقوبت، در حال که عقوبه فرع بر اين است که

وجوب توقف و احتياط در مولوي ثابت شده باشد.

در اين روايات وجوب توقف و احتياط را تعليل آورده است به اينه خير من الاقتحام ف الهله و با قطع نظر از مورد خودش
بايد معنا دار باشد، در حال که تعليل اگر بخواهد در ما نحن فيه با قطع نظر از خودش معنا دار باشد، عقوبت در اين است که
با احتياط و توقف معنا دار باشد و بايد بوييم توقف در روايت است و لازمه آن اين است که عقوبت متوقف بر عقوبت باشد و

اين عقوبت در اين روايت متوقف بر وجوب توقف بر همين روايت است.

.گويد توقف کن بر عقوبت نيفت وجوب توقف بر اين روايت متوقف بر اين عقوبت است، چون معلل به آن است و شارع م
يف يعلل ايجابه» احتياط من الاقتحام فشود بر عقوبت و دور واضح است و دور هم محال است. «و ف پس عقوبت متوقف م

الهله اين حال لا يقالش توضيح دارد که روز بعد آن را عرض م کنيم.

نصیحت استاد

«قال رسول اله (ص) لا يدخل ملوت السماوات قبل من ملع بطن» از اموري که انسان بايد در مسائل سير و سلوک و اخلاق
مورد توجه قرار دهد اين است که ابعاد حيوان را انسان هر روز که بذرد ضعيف کند، البته اين دوره عمر انسان طوري قرار
داده شده است که از حمت هاي مهم خداوند است دوره عمر انسان طوري است که دراواخر عمر ابعاد حيوان آن خود به

خود ضعيف م شود و آمادگ براي تقويت ندارد.

 خوراک و استفاده از لذايذش کم م شود و اين از حمت هاي بزرگ خداوند است و خداوند م توانست عالم را طوري خلق
کند که آمادگ استفاده از لذايذ را بيشتر داشته باشد و لن اين سير طبيع است که هدايت عام خداوند است، آنهاي که دنبال

معرفت و علم هستند و تشنه هستند براي دست ياب به معارف در روايات و دستور العمل هاي اخلاق که بزرگان به يدير داده
اند. چيزي که روي آن اصرار و تأکيد کرده اند انسان م گويد: چه اصراري است کم خوري است و در اين روايت م فرمايد:
پيامبر (ص) «لا يدخل ملوت السماوات قبل من بلع البطن» کس که شم خود را پر کند خدا آن را در عالم ماده اسير م کند
و نم گذارد به ملوت راه يابد و اگر انسان به ملوت راه نيافت مثل آدم است که غرقدر آب است و تنفس نم تواند بند و
نم تواند ابتلا پيدا کند از حوائق و عالم بالا و نفوس رحمانيه و راه اول که بايد از حالا شروع کنيم و نسبت به مسئله غذا برنامه



خاص داشته باشيم.

اين هم ثابت است در معارف قران انسان هر مقداري در اين عالم لذت که بتواند ببرد چه مشروع و چه غيرمشروع آن لذت که
لقمه کمتر بخورد آنجا ي ند اينطور نيست مغبون باشد و اگر انسان يدر اختيارش باشد و بتواند استفاده کند اما استفاده ن

فرمايد ف انسان براي آنها فراهم است خداوند به اينها م را گاه ه کفار تمام مواهب الهدرجه بيشتر در اختيار اوست اين
حياتم الدنيا اينها در حيات دنيا خداوند هرچه م خواستند برايشان فراهم کرده است و بهره اي ندارد و براي من اين روشن
است و لن از آيات روايات استفاده م شود که انسان هر مقدار از مواهب دنيويه کمتر استفاده کند، در عالم درجات براي

اوست.

 بنابراين حال آن که سفارش شده است اين است که تا م توانيم طمع گرسن را به وجوب خود القا کنيم و در روايات امده
است نور حمت داخل بط کس م شود که گرسن را بچشد، بطن که گرسن نچشد و وقت غذا نشده است بخورد و در
سفارشات اخلاق اين استه تا گرسنه نشديد غذا نخوريد بذاريد گرسنه بشويد و بذرد و بعد غذا بخوريد و اين آثار تربيت و

مهم دارد.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


