
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد دوم »

در تاریخ ۱۲ آذر ۱۳۷۵

امارات
جلسه 51 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

للإحتياط فعلا ليف محلکان فصوص موارد اصول النافيه مطلقا ولو من مظنوناة عدم الت کما ظهر أن نقول لو لم ينهن بذل»
.«ما عرفت أو بعضاً بمقدار رفع الإختلال أو رفع العسر عل و يرفع اليد عنه فيها کلا

خلاصه جلسه گذشته

شود به مواردی که دلیل علم منحل م کبیر قائل شدند که علم اجمال در مورد جریان اصول نافیه در اطراف علم اجمال
داریم و موارد اصول مثبته و موارد علم تفصیلیف لذا در تعدادی که باق م ماند جریان اصل بلا مانع است.

اشال مرحوم شیخ به مشهور

اشال شده است که نتیجه مقدمات انسداد عمل به مظنونات به خصوص نیست، در حال که مستدل به دنبال حجیت مطلق
ظن است و مشوکات و موهومات را کنار خواست بذارد. بیان شد که در اصول مثبته مشل نیست و تنها مشل در اصول
نافیه است، در موارد علم اجمال کبیر باید در موارد اصول نافیه باید احتیاط کرد و در این خصوص فرق بین ظن و وش و

وهم نیست، چون به هر حال علم اجمال در موارد اصول نافیه باق است و باز باید احتیاط کرد و وقت اصل نافیه جاری نباشد
وهم و ش نیز باید رعایت و احتیاط شود و تفاوت نم کند؛ البته اگر موجب عسر و حرج شود واضح است که دیر احتیاط

لازم نیست، ول در غیر این صورت در تمام موارد موهومات و مشوکات و مظنونات باید احتیاط کرد.

مطلب سوم از دلیل انسداد

بیان شد که دلیل انسداد سه مطلب دارد، مطلب سوم این است که کس که قائل به انسداد است نم تواند به انفتاح رجوع
کند. دلیل این نته این است که تقلید معنایش رجوع عالم به جاهل است، کس که قائل به انسداد است انفتاح را جاهل به حم
م داند چون خبرواحدی که انفتاح حجت م داند، را انسدادی حجت نم داند و دلیل بر حم شرع نم داند، لذا ادله تقلید

شامل این مورد نم شود. این نته مورد پذیرش مرحوم آخوند است.

در نتیجه سه مطلب بیان شد که مطلب اول را با قیدی پذیرفتند و مطلب دوم را رد کردند و اصل ناف و مثبت را جاری دانستند
و مطلب سوم را مطلقا پذیرفتند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/57
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مقدمه خامسه انسداد

مقدمه پنجم انسداد این است که حال که باب علم منسد شد، اطاعت علم و امتثال علم تفصیل نیز مقدور نخواهد بود،
احتیاط تام نیز موجب عسر و حرج یا اختلال نظام است، در نتیجه احتیاط علم اجمال یا امتثال علم اجمال نیز مقدور

نیست.

امتثال پنج حالت دارد:

1. تفصیل که تلیف مشخص و معین را علم دارد و عمل م کند.
2. اجمال مواردی که علم اجمال دارد و احتیاط م کند.

3. ظن
4. ش
5. وهم

در سه احتمال اخیر امتثال ظن بر دو مورد دیر رجحان دارد، اگر بخواهیم ش و وهم را ترجیح دهیم ترجیح مرجوح بر
راجح پیش م آید و این عمل قبیح است. در نتیجه هرگاه مجتهد به عمل ظن پیدا کرد واجب است بدان عمل کند.

پاسخ مرحوم آخوند

مرحوم آخوند از این مقدمه نیز پاسخ میدهند به همان پاسخ مقدمه اول که اگر رجحان واقع بین این دو باشد، ظن رجحان دارد،
ول این رجحان ثابت نیست و اصلا نوبت به دوران نم رسد، چون علم اجمال منحل م شود به وجود تالیف در بین روایات

که در کتب اربعه و صحیحه وجود دارد، این موارد را احتیاط م کنیم و حت احتیاط در این موارد الالزامیه اعم از وجوب و
حرمت موجب عسر و حرج نخواهد بود و قطعا موجب عسر و حرج نخواهد بود، دیر دوران نیست تا عقل بوید ترجیح مرجوح

بر راجح پیش آید و قبیح باشد.

علاوه بر اشال مقدمه اول، اشال مقدمه چهارم را مطرح م کنند که اگر اصول مثبته و نافیه جاری است و اگر نافیه را جاری
و اختلال نظام  کنیم و عسر و حرج شود و در موارد نافیه احتیاط م م ندانیم، اصول مثبته خود سبب انحلال علم اجمال

پیش نم آید، در نتیجه باز دوران لازم نم آید، علم اجمال منحل م شود.

توضیح عبارت

روشن شد که اگر عمل اجمال ،«فرمايد: «کما ظهره انه لولم ينحل بذل حالا م ،«کما ظهره» فرمودند: «فقد ظهر بذل»
انحلال پيدا نند «لم ينحل» يعن علم اجمال به «ذل» يعن به همين برکت جريان اصول مثبته و آن ضميمه که بيان کرديم

«کان خصوص موارد اصول نافيه مطلقا»، اصول موارد نافيه مطلقا، يعن اصول نافيه چه در موردي که ظن به تليف است و
چه در موردي که وهم به تليف است و چه در موردي که ش در تليف است و لذا م گويد: «ولو من مظنونات عدم

التليف»، عدم حتماً بايد باشد اگر نيست اضافه فرماييد.

و لو از مظنون عدم به تليف باشد، يعن ظن داريم به عدم تليف هر جا که ظن به عدم تليف باشد، معنايش وهم به خود
تليف است و لو يعن و لو موهوم التليف به جاي مظنونات عدم التليف يعن و لو موهوم التليف تمام اين موارد مظنون،



موهوم و مشوک با ولو فرق خفيف را بيان م کند همه آن بايد محل احتياط باشد، فعلا چرا شما انسدادي بعد از تماميت
مقدمات انسداد م گوييد فقط بايد در دايره مظنونات احتياط کرد.

خير، اگر اين علم اجمال است در همه موارد اصول نافيه، البته چرا م گوييد اصول نافيه آن را م خوانيم «و يرفع اليد عنه»
رفع يد از احتياط شود «فيها» يعن در موارد اصول نافيه رفع يد شود «کلا او بعضاً» در کل يا بعض به مقدار رفع اختلال نظام

يا رفع عسر و حرج. حساب کنيد مظنون التليف، موهوم التليف و مشوک التليف چند تا داريم؟ م بينيم که ده هزار تا 5
ذاريم، احتياط در بقيه نه موجب اختلال نظام است، نه موجب عسر و حرج است و اين 5 هزار مانده مهزارتايش را کنار ب

خواهند در مظنون باشد، م خواهد در موهوم باشد یا مشوک، همه را بايد احتياط کنيد.

«لا محتمل تليف مطلقا» يعن در مشوکات و موهومات جميعاً و معمولا احتمال اول را گرفته اند و بهتر است و مطلب سوم
«و اما الرجوع عل فتوی العالم فلا ياد يجوز»، رجوع به فتواي عالم جايز نيست، «ضروره انه لا يجوز الا للجاهل»، جايز نيست
مر براي جاهل «لا للفاضل الذي يري خطأ من من یدع انتفاح باب العلم او العلم»، نه براي فاضل که ببيند خطاي کس که
ادعا کند انفتاح باب علم را، يعن انسدادي «هو عالم يا هو فاضل الذي يراي» خطر انفتاه را يعن انسدادي انفتاه را جاعل
م داند «فهل يون رجوع عليه» آيا نيست رجوع انسدادي و انتفاه به نظره به نظر خود انسدادي «الا من قبيل رجوع الفاضل
ال الجاهل» چون اين انفتاح در نظر انسدادي جاهل است، پس رجوعش از قبيل رجوع عالم به جاهل است. «و اما المقدمة

الخامسة فاستقلال عقل بها» عقل استقلال دارد.

به اين مقدمه خامسه «و انه لا يجوز التنزل» عقل م گويد که حال اتصال علم امان ندارد و واجب نيست «بعد لايجوز تنزل
بعد عدم التمن من اطاعة العلمية»، بعد از تمن از اطاعت علميه نيست، روي فرض انسداد است «او عدم وجوبها»، عدم

وجوب اطاعت علميه روي فرض اينه ما احتياط که موجب علم انفال است و گفتيم که واجب نيست و الا عقل که م گويد
ية او الوهيمة» چرا «بداهه مرجوحيتهما»، «مرجوحيتها» اشتباه است، بديهتنزل واجب نيست «الا اطاعة الظنية دون الش

عرفت» مرحوم آخوند م نلقبح ترجيح بر راجع، «ل است مرجوحيت اينها به اطاعت ظنيه و قبح ترجيح مرجوب يعن
فرمايد: تو قبلا دانست «عدم وصول النوبة ال الاطاعة الاحتمالية» نوبت به اطاعت ظن نم رسد «مع دوران الامر بین الظنية و

الشية او الوهمية»، اين عدم بر سر دوران در م آيد.

«و مع دوران الامر بين ظنيه و عرفت عدم الوصول» يعن «عرفت عدم دوران الامر بين ظنيه و شيه او الوهميه» و نوبت به
مقدمه اول من جهت «ما اوردنا» عل ه يوييم اطاعت ظنيه را برآنها ترجيح دهيم، از دو جهت اينرسد که ما ب نم دوراه

از جهت اينه ما وارد کرديم بر مقدمات اول «من انحلال علم اجمال بما ف اخبار کتب معتبرة» که علم اجمال بر آنچه به
اخبار کتب معتبره آمده است، انحلال م يابد و گفتيم در مقدمه اول که علم اجمال کبير منحل م شود به عمل اجمال صغير

«و قضية الانحلال عل الاحتياط بالالزام عملا بما فيها من التاليف» بايد به تاليف که بين اخبار است عمل کنيم.

«ولا باس به» اشال نيست به اين احتياط «حيث لا يلزم من عسر» عسري لازم نم آيد چه برسد که موجب اختلال نظام شود.
«و ما اوردنا»، يعن «اوردنا عل المقدمة الرابعة» در مقدمه رابعه گفتند که در اصول عمليه در خصوص هر موردي جايز

نيست، مرحوم آخوند فرمودند: ما م گوييم عمل به اصول مثبته و نافیه هر دو جايز است.

رار مچه مثبت چه نافيه «و لو کانت نافيه» و ت الاصول مطلقا» يعن المقدمة الرابعة من جواز رجوع ال و ما اوردنا عل»
کند و چرا فرمود که عمل به اصول مثبته و نافيه هر دو صحيح است؟ چون مقتض هر دو مفقود است «لوجود المقتض و فقد

مانع و عنه» يعن ان المقتض «لو کان التليف»، اگر تليف در موارد اصول مثبته «و ما علم  منه تفصیلا ان» که علم تفضيل
داريم «او نهض عليه» دليل معتبر يا آن که دليل معتبر براي ان قائل شده است «لو کان بمقدار المعلوم بالاجمال»، يعن اين سه



براي آن قائل شده است به مقدار علم اجمال داريم و مواردي که دليل علم تا آن مواردي اصول مثبته مواردي که علم تفصيل
کبير باشد.

«و الا» يعن اگر به آن مقدار نباشد اصول نافيه را جاري نم کنيم و اصول مثبته را جاري م کنيم «فال الاصول المثبتة
وحدها» يعن جايز است رجوع به اصول مثبته ببينيد اگر انحلال را قبول کرديم گفتيم ي عمل اجمال کبير داريم آن علم

اجمال که ي عمل اجمال به تاليف داريم، مقدار معلوم به اجمال با اين سه حاصل م شود، اصول مثبته علم تفصيل و
دليل علم، لذا گفتيم در باق موارد م توانيم اصول نافيه را جاري کنيم. حال اگر بوييم انحلال به وجود نم آيد و اصول
مثبته را جاري کنيم و در باق جريان که جاي اصول نافيه است، بايد احتياط کنيم «و حينئذ» يعن حال که به مقدار معلوم

نباشد «کان خصوص موارد اصول النافية محلا لحومة العقل» محل براي حومت عقل است و محل براي احتياط است. آن
وقت بعد از اينه ما اين مقدمه خامسه را قبول کنيم، اينجا مرحوم آخوند م فرمايد: در خصوص موارد اصول نافيه که بايد
احتياط کنيم مظنونات بر مشوکات و موهومات مقدم است و «ترجيح مظنونات التليف فيها» يعن در موارد اصول نافيه،
فيهاست نه منها، منها غلط است. «عل غيرها» يعن بر غير مظنونات «فيها» يعن در موارد اصول نافيه بر غيرها يعن «غير

مظنونات ولو بعد استشاف وجوب الاحتياط ف الجمله شرعاً» ولو بعد از اينه ما بوييم که آن علم اجمال کبير احتياط بر ما
فهميم دقت کنيد، اگر احتياط را علم اجمالاز راه اهتمام شارع و از راه اجماع م يعن آورد و احتياط را ما از دليل شرع نم
م خوانديم و از راه اجماع بفهميم، احتياط شرع شود، اگر احتياط را از راه اهتمام شارع که قبلا م بياورد، اين احتياط عقل

شود که بوييم در دايره مظنونات شرعاً احتياط واجب است و دايره موارد اصول نافيه شرعاً احتياط واجب است و بعد از
اف «وجوب احتياط فوکات و موهومات ترجيح دهيم. «ولو بعد» از استشپذيرش مقدمه خامسه هم بايد مظنونات را بر مش

الجمله» يعن اجمالا در دايره موارد اصول نافيه اگر منحل نشود در موارد اصول نافيه بايد مطلقا احتياط کنيم، چه مظنونات
وچه مشوکات و چه موهومات و اينجا با فرض مقدمه خامسه است و اگر مقدمه خامسه را پذيرفتيم بوييم در موارد اصول

نافيه فقط در مظنوناتش بايد احتياط کنيم.

دقت کنيد ما ي احتياط عقل داريم، احتياط عقل که در مقدمه اول بود و اشال که در آنجا بود روي مبناي احتياط عقل بود
اين حرف که در اينجا م زند طبق احتياط شرع است و م گويد در موارد اصول نافيه ما احتياط شرع م کنيم به اجماع يا
اهتمام و در ايجا روي احتياط شرع احتياط شرع را م بريم در دايره مظنونات، اشال ندارد و با اين فرض است و آن روي
احتياط عقل است و نته اي است که بايد به آن توجه کرد که اشال آنجا بر طبق تماميت اول که علم اجمال است که احتياط
عقل م آورد نه احتياط شرع و لذا بيان م کند «ولو بعد استشاف وجوب بالاحتياط ف الجمله» يعن در بعض از موارد نه

همه موارد که شرعاً بيان کرديم.

 «بعد عدم الوجوب احتياط تام» بعد از اينه احتياط تام شرعاً احتياط تام يعن در همه موارد يعن باز در اينجا ي مسئله
ف احتياط تام داريم، ي ي که احتياط شرع احتياط عقل داريم، ي احتياط شرع فرض پيدا کرد به اين بيان که ي

الجمله شرع که آخوند م پذيرد که همان در دايره موارد اصول نافيه است و «شرعاً او عقلا عل ما عرفت تفضيله هذا هو
تحقيق عل ما يساعد علیه النظر الدقيق فافهم و تدبر جيراً،» خلاصه نظريه آخوند را عرض کنيم، مرحوم آخوند در بين مقدمه
انسداد اولين ابتار مهم آن بود که علم اجمال در مقدمه اول را آمدند منحل کردند که اين در کلمات مرحوم شيخ در کتاب

رسائل اصل مقدمه اول را مرحوم شيخ بيان نرده است.     

وعمده مطلب در مقدمه رابعه بود که در مقدمه رابعه ايشان قائل به جريان اصول مثبته و نافيه شد و بعد فرمود اگر انحلال را
بپذيريم که روشن است و اگر نپديريم اصول مثبته جاري است و در موارد اصول نافيه احتياط شرعاً به مقداري که موجب عسر

و حرج نباشد در دايره مظنون و تليف جريان دارد و خلاصه فرمايش مرحوم آخوند است و نتيجه اين م شود که آنچه
انسدادي دنبال آن است که م خواهد بويد ظن به تليف چه در موارد اصول مثبته و چه موارد نافيه و چه در اخبار و غير



اخبار حجت است و آخوند اين را از بين برد و دايره را منحصر کرد مرحوم آخوند به اخبار و از طرف در بين اخبار و در بين
مواردي که ما ش داريم، اصول مثبته را جاري م داند و دليل علم و باب علم را مفتوح م داند و حجيت خبر واحد را
قائل است و لذا فقط ي موارد جزئ احتياط شرعاً نه عقلا، چون انسدادي م خواهد بيايد حجيت ظن را به اين دليل اثبات
کند، م شود حجيت زن به طريق عقل که فرمود در بعض موارد م توانيم اثبات کنيم و لن متفرع بر عدم انحلال است و
انحلال را پذيرفتند اين مقدار هم ثابت نم شود. مقدمه انسداد تمام شد و بحث انسداد بحث علم خوب دارد و در لابلاي آن

بحث خوب دارد و انحلال که گفتند نته علم است ولن ما به همين بحث اکتفا م کنيم.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


