
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد دوم »

در تاریخ ۱۱ آذر ۱۳۷۵

امارات
جلسه 50 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«و أما الرجوع إل الأصول فبالنسبة إل الأصول المثبتة من احتياط أو استصحابٍ مثبت للتليف فلا مانع عن إجرائها عقلا مع
حم العقل و عموم النقل».

در مقدمه چهارم مرحوم آخوند فرمودند: سه مطلب را بايد بررس بنيد. بررس مطلب اول تمام شد.

ادامه مقدمه چهارم انسداد

 مطلب دوم در مقدمه چهارم این بود که رجوع به اصول عمليه جايز نيست. این نته را مورد بررس قرار میدهند و م فرمایند
سه قسم اصول عملیه داریم:

1. اصول عملیه مثبته تلیف، مثل احتیاط که هرگاه جاری شود نتیجه اش اثبات تلیف است.

2. اصول عملیه ای که ناف تلیف است، مثل برائت که هرگاه ش در تلیف مثل وجوب یا حرمت شود برائت حم به نف آن
م کند.

3. اصول عملیه ای داریم که گاه ناف و گاه مثبت تلیف هستند، مثل استصحاب اگر حالت سابقه اثبات تلیف بود
استصحاب نیز مثبت و اگر حالت سابقه بر نف بود استصحاب نیز ناف آن تلیف خواهد بود.

در نتیجه باید از مانعیت اصول ناف و مثبت صحبت کنیم تا تلیف این همه این سه قسم حت سوم نیز روشن شود.

نظر شیخ انصاری

مرحوم شیخ انصاری نه اصول مثبته و نه نافیه را جاری نم داند، چراکه اگر اصول مثبته جاری شود موافق با احتیاط است،
مثل احتیاط موجب عسر و حرج خواهد بود چون تمام افراد علم اجمال را ثابت م کند و اگر ناف را جاری بدانیم، مستلزم

مخالفت قطعیه است چون تمام افراد را م توان با این اصل نف کرد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/57
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


نظر مرحوم آخوند

مرحوم آخوند اصول مثبته و نافیه را جاری م داند.

اصول مثبته

در مورد اصول مثبته مقتض جریان وجود دارد و مانع هم مفقود است. مقتض وجود دارد چون عقل که حم به لزوم احتیاط
م کند، همان عقل مقتض برای اثبات این افراد مشوکه را نیز میداند، همان طور که به نظر عقل اتیان تمام افراد احتیاطا

حسن است، جریان اصل که نتیجه اش اتیان تمام افراد است نیز حسن است.

مانع نیز وجود ندارد چراکه تناف بین علم اجمال و اصل مثبت تلیف وجود ندارد، هردو در ی راستا عمل م کنند، هردو
اهتمام شارع بر انجام دادن آن فرد را م رسانند.

در مورد استصحاب مثبت تلیف نیز چنین است، مثلا اگر در زمان حضور نماز جمعه واجب باشد، حال که عصر غیبت
است، ش کنیم و وجوبش را استصحاب کنیم، این با علم اجمال به وجود تالیف در شریعت منافات ندارد، چون لا تنقض

الیقین بالش عمومیت دارد و شامل تالیف معلوم بالاجمال و تفصیل را شامل است، مانع نیز مفقود است چون اهتمام شارع
و اجماع بر حسن احتیاط و اتیان مشوک نیز همراستای استصحاب است.

اما در مورد استصحاب ناف تلیف، مثل مواردی که دو ظرف حالت سابقه طهارت دارد و علم اجمال به نجاست ی داریم،
اگر استصحاب جاری شود با احتیاط در تناف خواهد بود، مقتض جریان استصحاب وجود دارد، اما با مانع برخورد م کند،

صدر و زیل یعن کنند، تناف صدر و زیل دلیل استصحاب است، مرحوم شیخ این را در استصحاب مطرح م آن مانع تناف
صدر روایت م گوید «لاتنقض الیقین» چه یقین اجمال و چه یقین تفصیل تفاوت نم کند نقض یقین حرام است، در زیل

روایت م گوید: «بل انقضه بیقین آخر» نیز اطلاق دارد و شامل یقین اجمال و تفصیل نیز م شود، در زیل دستور م دهد
نقض یقین به یقین مجاز است، پس م توان با علم اجمال یقین سابق را نقض کرد، در اینجا صدر م گوید نقض نن، زیل

م گوید نقض بن، این تناف مانع از جریان استصحاب خواهد بود.

مرحوم آخوند مانعیت را در مورد ناف م پذیرد، ول این نته را اضافه م کند این در صورت است که ش فعل باشد والا در
ش تقدیری اسصحاب ناف تلیف در موارد علم اجمال جاری خواهد بود. در مثال که زده شد ش فعل به طهارت هردو

است و طرف فعل طرف ش ثابت است؛ اما اگر ی داریم، در این صورت تناف به نجاست ی ظرف داریم و علم اجمال
دیر شش تقدیری است مثلا از محل ابتلا خارج است یا اگر م بود پاک م بود یا اصلا مورد التفات نیست، جریان

استصحاب مانع ندارد.

اصول نافیه

در موارد نافیه منحل م نیز وجود ندارد، چون علم اجمال و شرع جریان را دارد، مانع عقل اصول نافیه مانند مثبته مقتض
شود، چراکه ما در شریعت میدانیم 1000تالیف وجود دارد، 500 موردش با موارد مثبته اشباع م شود، 100 موردش با علم

تفصیل، 200 مورد با خبرواحد علم به آنها پیدا م شود، آن 200 موردی که باق م ماند را با اصول نافیه مثل برائت و
استصحاب عدم تلیف نف مینیم، به برکت خبر واحد و اصول مثبته وموارد علم تفصیل علم اجمال منحل میشود به موارد

این سه مورد و غیر آن که در غیرش اصل ناف جاری م شود و شبهه بدویه م شود، اصل ناف به راحت نفیش م کند.



درنتیجه مانع در جریان استصحاب ناف نیست

توضیح عبارت

«و أما الرجوع إل الأصول»، اين شروع  در مطلب دوم از مقدمه رابعه است. رجوع به اصول عمليه عرض کرديم سه جور
اصل داريم ي اصل که فقط مثبت است. ي اصل که فقط ناف تليف است، ي اصل که در بعض از موارد مثبت و در

بعض از موارد ناف. «فبالنسبة إل الأصول المثبتة»، نسبت به اصول مثبته، دير نظريه شيخ را هم بيان کرديم نظر شيخ
انصاري که شيخ فرمود نه اصول مثبته جاري است نه اصول نافيه، دليل هم برايش آورد. اما مرحوم آخوند مفرمايند: همهاش

جاري است. «من احتياط»، که احتياط مثبت محض است. «أو استصحابٍ مثبت للتليف»، استصحاب که مثبت تليف
است، استصحاب در بعض از موارد مثبت است در بعض از موارد ناف، اينجا قيدش را آورده است، «فلا مانع عن إجرائها»،

مانع از اجراء اصول مثبته نيست، «عقلا »، چون مقتضاش موجود است «مع حم العقل»، اين حم عقل مقتض براي
اصالة الاحتياط است. «و عموم النقل»، مقتض براي استصحاب است. استصحاب که دليلش دليل نقل است، «لا تنقض

اليقين بالش»، اين عموميت دارد.

در چنين مواردي هم که ما علم اجمال داريم اين موارد را هم شامل مشود و بايد استصحاب کنيم. پس مقتض موجود مانع
هم مفقود است که مرحوم آخوند اين را باز نمکنند؛ اما همين که مفرمايند: «فلا مانع عن إجرائها عقلا»، يعن علاوه بر اينه

مقتض موجود است مانع هم مفقود است که بيان مفقود بودن مانع را هم عرض کرديم. مانع را شما چه مخواهيد بوييد، علم
اجمال. علم اجمال که با استصحاب مثبت يا با اصالة الاحتياط تناف با هم ندارند. به قول شما مهيجش هم شايد باشد. شارع

اهتمام به تاليف اهتمام دارد آن هم باز با اين همراه است بين اهتمام شارع يا اجماع بر اينه اهمال احام جايز نيست و اجراي
اصول مثبته هيچ تناف وجود ندارد.

فرض کنيد که در هر مورد خاص با وجود شرائط اصالة الاحتياط آيا متوانيم احتياط کنيم يا خير؟ حت فرق بين اين احتياط
تام و احتياط ف مسئلة يا موردٍ واحد اين است: شما ممن است که در ي موردي ش داريد که آيا دعا عند رؤيت الهلال

واجب است، احتياط تام مگويد ولو اينه ش داريد اما عقل مگويد روي قاعده احتياط تام اين را بايد دعاء عند رؤيت
الهلال هم بخوانيد. اما روي اصالة الاحتياط چه؟ نه.

در موارد خاص مثل خصوص استهلال مرحوم آخوند مفرمايند: احتیاط در آن عسر و حرج لازم نمآيد. آن که موجب
اختلال نظام يا عسر و حرج است آن احتياط تام است، اما در تمام اينها ما س مورد شايد پيدا بنيم که مورد اصالة الاحتياط
اينچنين باشد آن هم مورد عسر و حرج و آن هم موجب اختلال نظام است. اشال به شيخ است. شيخ اشال کرد شيخ فرمود

که موجب عسر و حرج است.

ما استصحاب مثبت را جاري م ‏»، يعنأطراف العلم الإجمال خُذ هذا، «و لو قيل بعدم جريان الاستصحاب ف هذا»، يعن»
دانيم ولو اينه بوييم اين استصحاب در ساير موارد در اطراف علم اجمال جاري نيست. خب در موارد دير چرا استصحاب
جاري نيست؟ «لاستلزام شمول دليله لها»، اطراف علم اجمال را، «التناقض ف مدلوله»، مستلزم در مدلول دليل استصحاب

کند، «بداهة»، مدلول دليل، همان دليل استصحاب، «بداهة تناقض حرمة النقض فاست. حالا مرحوم آخوند تناقض را بيان م
كل منها»، چون بديه است تناقض دارد حرمت نقض در هر کدام ي از اطراف «بمقتض لا تنقض»، الان علم اجمال داريم

که ي از اين دو تا ظرف نجس است حالت سابقه هر دو هم طهارت است.

لا تنقض مگويد: نقض يقين حرام است، اين با اين حرمت نقض با وجوب نقض در بعض اطراف، چون علم اجمال داريم به



ي از اينها، علم اجمال مگويد: ي از اينها قطعاً بايد بوي نجس است، اين با وجوب تناقض دارد، «لوجوبه ف البعض
كما هو قضية و لن تنقضه بيقين آخر»، اين تنقضه از آن استفاده مشود که اگر يقين دير پيدا کردي و گفتيم اين يقين دير

اعم از يقين تفصيل و يقين اجمال است، بايد نقض بن. «و ذلك»، يعن شما چرا گفتيد اگر در ي مواردي دير که در
اطراف علم اجمال استصحاب جاري نشود؛ اما در اينجا جاري مشود؟ ذل بيان اين مطلب است.

مفرمايد: «لأنه إنّما يلزم لأنّ» اين تناقض لازم م‌آيد، «فيما إذا كان الشكّ ف أطرافه»، ش در اطراف علم اجمال «فعليا».
الان بالفعل ش دارم اين ظرف نجس است يا نه، و ش دارم آن ظرف هم نجس است يا نه.

«و أما إذا لم ين كذلك»، يعن اگر ش فعل نباشد، «بل لم ين الشك فعلا إلا ف بعض أطرافه»، بله ش فقط در بعض از
اطراف علم اجمال باشد، «و كان بعض أطرافه الأخر»، بعض از اطراف دير، غير ملتفت إليه فعلا أصلا»، التفات به او نيست

ام»، مجتهد وقتمقام استنباط الأح از اطراف مورد توجه نيست، «حال المجتهد ف بعض كما هو»، هو يعن» ،بالفعل اصلا
مخواهد استنباط کند ببينيد آيا در زمان غيبت نماز جمعه واجب است يا نيست اصلا کاري ندارد به دعاء در رؤيت الهلال،

توجه به او ندارد. کاري ندارد به اينه آيا تسبيحات اربعه در نماز سه بار خوانده بشود يا ي بار. کاري ندارد به اينه آيا خمر
نجس است يا نه.

وقت متمرکز به اينه آيا استنباط مخواهد بند دعاء نماز جمعه در زمان غيبت واجب است يا نه، هيچ توجه به تاليف و
اطراف دير علم اجمالاش ندارد. «كما لا يخف» که مطلب روشن است. ش فعل معنايش اين است که الان که من علم

اجمال پيدا کردم که ي از اين دو تا ظرف نجس است و همچنين ش دارم که آيا اين ظرف نجس شده يا نه، اما در ما نحن
به دعاء در رؤيت الهلال ندارد. در اينجا اصلا توجه خواهد استنباط کند، اصلافيه الان مجتهد دارد راجع به نماز جمعه م

نمتوانيم بوييم که تو متوجه ي ظرف باش، کاري به ظرف دير نداشته باش مر اينه آن ظرف از محل ابتلائش خارج شده
باشد که در رسائل خوانديم.

اين الان هر دو مورد ابتلائش هست. در ما نحن فيه اينچنين نيست. در ما نحن فيه آنچه که مورد ابتلائش هست در مقام استنباط
مسئله نماز جمعه است کاري به دعاء در رؤيت هلال ندارد. لذا اين م‌شود که بوييم نسبت به اين  فعل مشود، اما نسبت به

بقيه نه تنها ش ندارد؛ بله اصلا نسبت به او جاهل بسيط است. جهل بسيط دارد اصلا توجه و التفات ندارد. الان مرحوم آخوند
اين را مخواهد نف کند، مخواهد بويد اگر در ي جائ که ش داريد يا اينه علم داريد که ي از اين دوتا ظرف نجس
ه يويند در اينجا استصحاب جاري نيست، چون تناقض لازم دارد، اما در ما نحن فيه با وجود ايناست، همه همه بيايند ب

علم اجمال کبير دارد به ي سري از تاليف، اما در خصوص نماز جمعه مثلا متواند استصحاب را جاري بند.

چون در آنجائ که مسئله ظروف است در اطراف علم اجمال به مرحله فعليت رسيده است. يعن الان هر دو مورد ابتلائش
هست، اما در اينجا آن که مورد ابتلاء و توجهش هست، فقط مسئله نماز جمعه است، در استنباط در خصوص نماز جمعه حالا

ر ما الان در اين دو تا ظرف اگر الان مجتهد شندارد که دعاء عند رؤيت الهلال واجب باشد يا نباشد. يا به بيان دي دخل
مکند که اين ظرف نجس است يا نه، اين شش مرتبط به آن ش در ظرف دير است. يعن اگر آن ظرف دير را بردارد دور

بيندازد، اصلا علم اجمال و اينها از بين مرود.

اين ش در اينه آيا اين ظرف نجس است يا نه، با ش در نجاست دير ارتباط دارد، اما در مقام استنباط، مجتهد وقت دارد
استنباط مکند که آيا نماز جمعه در زمان غيبت واجب است يا نه؟ ش در اين وجوب هيچ ارتباط با ش در وجوب دعاء

ب ر کاملاتواند نسبت به موارد دياليف ندارد و لذاست مجتهد مبا نجاست خمر یا با سائر ت رؤيت الهلال ندارد. هيچ ارتباط
التفات باشد. اصلا بويد من مخواهم در شريعت فقط ي حم استنباط کنم ي حم، مخواهم راجع به نماز جمعه استنباط



بنم بقيهاش هم مورد نياز من نيست اصلا. چه اشال دارد استصحاب بند بويد در نماز حضور امام نماز جمعه واجب بوده
است.

حالائ که نسبت به اطراف دير التفات ندارد، «فلا ياد يلزم ذلك»، يعن فلا ياد يلزم تناقض. «فإن قضية لا تنقض ليست
حينئذ» حينئذ يعن حالا که بعض از اطراف غير ملتفتٍ إليه است، «ليست إلا حرمة النقض ف خصوص الطرف المشوك»،

در خصوص اين طرف، نقض حرام است. «و ليس فيه علم بالانتقاض»، علم به انتقاض در خصوص اين طرف مشوک ما
نداريم. «ك يلزم التناقض ف مدلول دليله من شموله له»، اين مورد مشوک را. تناقض دير لازم نمآيد اينجا دير علم
اجمال که بيايد بوييم علم اجمال که بويد نقض واجب است حت در خصوص اين مورد، ما نداريم. اين خلاصه بيان

مرحوم آخوند است بعد ي فافهم دارد.

«فافهم» اشاره به اين نته دارد که شما در مقدمه اول گفتيد علم اجمال به ي سري از تاليف فعليه داريم. قيد فعليه آورديد.
وئيد علم اجمالر. شما بشما هست دي ن است در زمان غيبت، نماز جمعه بالفعل حرام باشد اين هم در دائره علم اجمالمم
داريم به ي سري از واجبات و ي سري محرمات، خب وقت اينطور شد، دير جلوي استصحاب مثبت وجوب نماز جمعه را

اين علم اجمال مگيرد قطعاً. تا اينجا بحث اصول مثبته تمام شد. مآييم سراغ اصول نافيه.

«و منه» منه يعن از همين بيان که گفتيم «قد انقدح ثبوت حم العقل و عموم النقل بالنسبة إل الأصول النافية»، منه يعن «من
عدم العلم الاجمال بالانتقاض». که بوييم علم اجمال به انتقاض نداريم که از اطراف دير غافل است روشن مشود ثبوت

حم عقل و عموم نقل نسبت به اصول نافيه ايضاً براي اينه «لا يلزم محذور لزوم التناقض»، اصول نافيه را هم که اينجا جاري
بنيم، اينجا تناقض بوجود نمآيد، چون گفتيم وقت نسبت به اطراف دير غير ملتفت شد، علم اجمال به وجوب انتقاض در

خصوص طرف مشوک دير اثر ندارد.

 «من شمول الدليل لها»، از شمول دليل استصحاب، لها يعن نسبت به اطراف علم اجمال، «لو لم ين هناك  مانع عقلا أو
شرعا من إجرائها»، يعن مقتضاش موجود است، اگر مانع عقل و شرع وجود نداشته باشد، ما متوانيم اصالة البرائه را

جاري کنيم، استصحاب که نف تليف مکند جاري کنيم. «و لا مانع كذلك»، کذل يعن عقلا و شرعاً مانع نداريم، «لو كانت
موارد الأصول المثبتة بضميمة ما علم تفصيلا»، اگر موارد اصول مثبته را بياوريم در ميدان، بوييم اطراف علم اجمال ما

حدود هزارتاست پانصدتايش را اصول مثبته پر مکند. اين ي. ي ده، بيست تا يا 40، 50 تا هم علم تفصيل داريم به تاليف،
دير علم تفصيل داريم به وجوب نماز به وجوب روزه به وجوب حج، به وجوب زکات، ي موارد اينطوري داريم. يعن علم

تفصيل به جميع احام ملزم است، اما ي کس منر نيست که شما لااقل در بين تاليف ما علم تفصيل به بعض احام ولو
انشت شمار داريم.

تا اينجا اين را هم به آن ضميمه کنيم بعد مطلب سوم را به آن ضميمه کنيم. «أو نهض عليه علم» يا آن که دليل علم برايش
قائم شده، مثل خبر واحد و اينها. «بمقدار المعلوم إجمالا»، اگر اين سه تا يعن اصول مثبته به ضميمه آن دوتا به مقدار معلوم
بالاجمال، بوييم معلوم بالاجمال ما در بين اين هزارتا، 700، 800 تاست اينها را هم اين سه تا پر مکند. يا هم به اندازه همه

وييم مقداري که نسبت به آن مقدار مجالشاف إيجاب الاحتياط»، بن معه مجال لاستمقدار بالاجمال نباشد، «بل بمقدار لم ي
براي استشاف احتياط نباشد. شما ببينيد اگر بوييد ما 500 تا تليف داريم برايمان معلوم نيست اگر بخواهيم بوييم همه را

اليفش خيلدانيم شارع مقدس به تاليف دارد سازگاري ندارد، چون ما خارجاً مکه شارع به ت ذاريم اين با آن اهتمامکنار ب
اهتمام دارد، ديروز هم خوانديم اين اهتمام علت مشود براي اينه ما احتياط کنيم.

حالا مرحوم آخوند مفرمايد: وقت ما آمديم ي مقداري را با آن اصول مثبته و آن دو تا ضميمه پر کرديم، فرض کنيد آن



مقداري که باق مماند ي ده بيست مورد است، حالا در اين ده بيست مورد هم اگر احتياط نشود شارع نقض قرض براي
شارع نمشود، يعن به مقداري نيست که دير محل براي استشاف وجوب احتياط باشد. «ولا مانع کذل لو کانت» موارد
اصول مثبته به مقدار معلوم بالجمال يا به مقداري که عمدهاي او را پر کند به مقداري که « لم ين» با آن مقدار مجال براي

استشاف ايجاب احتياط نسبت به بقيه موارد. «وإن لم ين بذاك المقدار» اين لم ين اسم آن «بمقدارٍ» است. آن مقداري را که
ما از اين راهها فهميديم «لم ين بذاک المقدار»، يعن به مقدار معلوم بالاجمال ما نباشد. «و من الواضح أنه يختلف باختلاف

الأشخاص و الأحوال» يختلف يعن مقدار، اين مقداري که ما از اين سهتا بدست مآوريم از اصول مثبته از دليل علم که خبر
.واحد است و يا از علم تفصيل

ي کس هست که مگويد من علم تفصيل را پنج تا تليف داريم ي کس است که مگويد من علم تفصيل را بيست تا
تليف دارم. ي کس هست که مگويد نه دائره وسيع‌تر است. خبر موثق معتبر است اختلاف در معان باعث مشود که اين
مقدار کم و زياد بشود. «و من الواضح أنّه يعن اين مقدار يختلف باختلاف اشخاص و احوال»، که توضيح داده است. «و قد

ظهر بذلك»، روشن شد که «أن العلم الإجمال بالتاليف ربما ينحل ببركة جريان الأصول المثبتة»، به برکت جريان اصول مثبته
«و تلك الضميمة»، ضميمه کدام بود؟ ما علم تفصيلا و آنچه که دليل علم دارد، بنابراين وقت انحلال پيدا کرد ما از اول گفتيم
هر جا علم اجمال انحلال پيدا کرد، دير حمش هم از بين مرود حمش وجوب احتياط است. «فلا موجب حينئذ للاحتياط

عقلا و لا شرعا أصلا كما لا يخف» مخف نيست که دير موجب براي احتياط نيست.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


