
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد دوم »

در تاریخ ۰۴ آذر ۱۳۷۵

امارات
جلسه 48 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادامه بحث مقدمات دليل انسداد

«رابعها: أنه لا يجب علينا الاحتياط ف أطراف علمنا بل لا يجوز ف الجملة كما لا يجوز الرجوع إل الأصل ف المسألة من
استصحاب و تخيير و براءة و احتياط و لا إل فتوى العالم بحمها».

بحث در مقدمات دليل انسداد است. عرض کرديم که مرحوم شيخ در رسائل مقدمات را چهار مقدمه قرار داده و مرحوم آخوند
پنج مقدمه. اختلاف شيخ و آخوند در بيان مقدمه اول است. مقدمه اول که علم اجمال به ي سري از تاليف در شريعت

است ما علم اجمال داريم به ي سري از واجبات و ي سري از محرمات در شريعت. شيخ اين مقدمه را بيان نردند روي
وضوح که دارد و مرحوم آخوند در همان حاشيه آخوند، آنجا اعتراض کردند بر شيخ و فرمودند اگر ي مطلب نياز به

مقدمات داشته باشد بايد همه مقدماتش را ذکر کرد ولو مقدمات واضح و روشن او را.

بعبارة أخري؛ اگر ي مقدمهاي واضح باشد، دليل بر اين نيست که او را ذکر ننيم. بايد ذکر کرد منته اين هم بيان بشود که
اين مقدمه واضح و روشن است.

بعد از اينه در بحث گذشته سه مقدمه را بيان کردند حالا م آيند مقدمه چهارم و پنجم را بيان مکنند.

مقدمه اول همين علم اجمال به تاليف بود.

مقدمه دوم انسداد باب علم و باب علم است.

مقدمه سوم اين بود که اهمال احام و عدم تعرض نسبت به امتثال احام جايز نيست. که حالا علتش را در توضيح مقدمات
مرحوم آخوند بيان مکنند.

مقدمه چهارم انسداد

در مقدمه چهارم مرحوم آخوند سه تا مطلب را بيان مکنند ي مطلب اينه حالائ که اهمال احام جايز نيست، احتياط تام در
جميع اطراف علم اجمال اين واجب نيست. حالا علت آنها را بعداً مگويند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/57
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اين که بوييم حالا که ما علم اجمال داريم به ي سري واجبات و محرمات در ميان اخبار و غير اخبار بوييم ي احتياط
تام کنيم، هر چيزي را که ظن به وجوب او داريم يا ش به وجوب او داريم يا وهم به وجوب او داريم به آن عمل کنيم. اين

واجب نيست.

مطلب دوم در اين مقدمه چهارم اين است که رجوع به اصل عمل هم جايز نيست. ما بخواهيم به اصاله البرائة رجوع کنيم، به
استصحاب عدم تليف رجوع کنيم، به اصالة التخيير رجوع کنيم. اين رجوع به اصل هم جايز نيست و مطلب سوم عدم جواز

رجوع به مجتهد انفتاح است.

يعن مجتهد انسدادي و کس که قائل است به اينه باب علم و باب علم منسد است اين حق ندارد بويد حالا من در مسائل و
احام شرعيه رجوع مکنم به مجتهد انفتاح. آن که باب علم يا علم را مفتوح مداند من تبعيت کنم از فتاواي او. اين هم

جايز نيست.

مقدمه پنجم  انسداد

مقدمه پنجم اين است که ترجيح مرجوح بر راجح قبيح است.

اينجا بايد از مجموع مقدمه چهارم و پنجم ي نتيجه گيري کنيم، البته به ضميمه آن سه مقدمه ديري که بيان شد.

براي توضيح مطلب انسداديها مخواهند بويند که ما بايد احام شرع و تاليف را امتثال کنيم.

اقسام امتثال

امتثال دو نوع است؛ ي «امتثال عقل» داريم و ي «امتثال شرع» داريم.

امتثال عقل پنج قسم دارد و امتثال شرع سه قسم دارد.

پنج قسم امتثال عقل

اما پنج قسم امتثال عقل: اولين آنها؛ امتثال علم تفصيل است. امتثال علم تفصيل يعن آنچه را که تفصيلا مدانيم واجب
است و علم داريم که واجب است انجام دهيم، يا آنچه را که علم داريم حرام است، ترک کنيم.

دومين قسم؛ امتثال علم اجمال است. امتثال علم اجمال همان است که ما از آن به احتياط تعبير مکنيم.

سومين قسم؛ امتثال ظن است. يعن هر چيزي را که ظن به وجوب او پيدا کرديم امتثال کنيم، و هر چيزي را که ظن به حرمت
پيدا کرديم ترک کنيم.

چهارمين قسم؛ امتثال ش؛ يعن هر چه را که ش در وجوب آن داريم امتثال کنيم، و هر چه را که ش در حرمت آن داريم
اجتناب کنيم.



پنجمين قسم؛ امتثال وهم: هر چه را که توهم به وجوب آن کرديم را امتثال کنيم و هر چيزي که توهم به حرمت آن کرديم را هم
اجتناب كنيم.

.5ـ وهم 4 ـ ش 3ـ ظن اجمال 2ـ علم تفصيل ؛ 1ـ علماين پنج قسم امتثال عقل

سه قسم امتثال شرع

اما «امتثال شرع»؛ آن هم سه قسم است که در اينجا به آن اشاره مکنيم:

قسم اول؛ امتثال به آن طريق است که عنوان ظن خاص را دارد و ما از آن به طريق علم تعبير م‌کنيم. يعن دليل قطع بر
اعتبار و حجيت آن داريم.

قسم دوم؛ اين است که در هر مسئلهاي رجوع کنيم به اصل که مناسب با آن مسئله است. أصالة البرائه، اگر مورد برائت است.
أصالة الاحتياط يا استصحاب يا تخيير. اين هم ي نوع امتثال شرع است.

قسم سوم؛ اين است که به فتواي مجتهد انفتاح رجوع کنيم.

پس ما مجموعاً هشت قسم امتثال داريم.

مرحوم آخوند در اينجا مفرمايد که انسداديها بعد از اينه در مقدمه دوم آمدند امتثال شرع اول را رد کردند، يعن در مقدمه
دوم گفتند ما ظن خاص نداريم، در اين مقدمه چهارم و پنجم هم، از اين هشت قسم امتثال، که حالا ي قسمش با مقدمه دوم
رفت، آن بقيهاش را هم در اين مقدمه چهارم و پنجم از بين بردند، فقط ي قسم باق مماند و آن امتثال ظن تفصيل است.

امتثال ظن يعن هر چيزي را که ما ظن به وجوب آن پيدا کرديم را امتثال کنيم و هر چيزي  را که ظن به حرمت آن پيدا کرديم
از آن اجتناب کنيم.

رجوع به اصل و رجوع به فتواي مجتهد انفتاح، اين در مقدمه چهارم از بين مرود.

در مقدم پنجم امتثال مشوک و امتثال وهم از بين مرود. چون اگر بخواهيم بوييم امتثال مشوک و وهم را انجام دهيم،
.ماند امتثال ظنآيد. پس فقط مترجيح مرجوح بر راجح لازم م

اين خلاصه مقدمات انسداد با اين توضيح که عرض کرديم و اين نتيجهاي را که مخواهند از آن بيرند، که نتيجهاش اين
مشود بعد از تماميت اين مقدمات انسداد و صحت اين مقدمات، نتيجه اين مشود که مجتهد اگر ظن به ي وجوب پيدا کرد

از هر طريق، چه از راه خبر يا غير خبر، يا ظن به ي حرمت پيدا کرد از هر طريق، اين ظن براي مجتهد حجيت دارد.

البته اينجا دو تا مطلب مطرح است:

ي مطلب اين است که مثل مرحوم آخوند و عده زيادي مآيند در تماميت و صحت بعض از اين مقدمات انسداد خدشه
مکنند و اگر در صحتش خدشه شد دير اين مقدمات اين نتيجه را ندارد. اين ي راه.



مطلب دوم اين است که بعض گفتند بر فرض تماميت و صحت اين مقدمات انسداد، نتيجهاش عمل به مظنون من باب
الاحتياط است، نتيجهاش حجيت ظن نيست. بين اين دوتا فرق وجود دارد، که بعدا عرض مکنيم.

بررس مقدمات انسداد توسط مرحوم آخوند

بررس مقدمه اول انسداد

نسبت به ي که وجود علم اجمال ا، مقدمه اولفرمايد که اماين مقدمات و م کنند به بررسحالا مرحوم آخوند شروع م
سري از تاليف هست مفرمايند ي مقدمه بديهيه است. اما همان مطلب که ما در وجه اول از دليل عقل براي حجيت اخبار

بيان کرديم همان مطلب در اينجا مطرح است و آن مطلب اين است که در آنجا گفتيم ي علم اجمال کبير داريم ي علم
اجمال صغير. علم اجمال کبير يعن علم اجمال به ي سري واجبات و محرمات که اينها در ميان خبر و غير خبر موجود

است. در ميان خبر يا هر چيزي که محتمل الطريقيه و محتمل الامانيه است وجود دارد.

مقتضاي اين علم اجمال کبير اين است که هر چيزي که براي ما گفت فلان شء واجب است يا حرام چه کنيم؟ احتياط کنيم.
چه خبر به ما بويد چه غير خبر. اما مرحوم آخوند فرمودند اين روايات که در دست ما وجود دارد، اين روايات چون آن مقدار

معلوم بالاجمال از واجبات و محرمات است، يعن ما علم اجمال داريم آن واجبات و محرمات که شارع براي ما جعل کرده،
اين روايات متضمن بيان آن واجبات و محرمات است، لذا دائره علم اجمال کبير ما محدود مشود به مورد روايات و اخبار،
و علم اجمال کبير ما منحل مشود به دو چيز؛ ي علم اجمال صغير که وجود واجبات و محرمات در ميان روايات است، و

ديری ش بدوي نسبت به بقيه طرق و امارات.

بنابراين دير احتياط در دائره علم اجمال کبير واجب نيست، چون وقت انحلال شد، احتياط نسبت به او مطرح نم‌شود و
احتياط فقط در دائره علم اجمال صغير است.

اينجا که رسيديم مرحوم آخوند مفرمايد که بعضها نسبت به احتياط در دائره علم اجمال کبير ادعاي اجماع کردند به عدم
وجوبش. يعن بعد از اينه علم اجمال درست شد علم اجمال کبير، اين علم اجمال مقتض احتياط است، هم در دائره روايات

هم غير روايات، اما ادعاي اجماع بر عدم وجوب احتياط در دائره علم اجمال کبير شده است.

آخوند مفرمايد اگر ما اجماع بر عدم وجوب احتياط در دائره علم اجمال کبير را بپذيريم، اما در علم اجمال صغير اجماع بر
عدم وجوب احتياط نداريم. اگر به ي کس بوييم در دائره روايات احتياط کن، هر جاي احتمال وجوب دادي، روايت دلالت
بر وجوب ي فعل يا حرمت ي فعل کرد احتياط کن، اين احتياط، مستلزم عسر و حرج نمشود و اجماع بر عدم وجوب

احتياط در دائره علم اجمال صغير نداريم.

پس اين مقدمه اول را ما قبول داريم با اين قيد مسئله انحلال و اين نتيجهاي که ما گرفتيم.

سؤال...؟

پاسخ استاد محترم: نه، ما نمگوييم که اجماع بيايد انحلال را از بين ببرد يا انحلال را بياورد. اجماع ربط به انحلال و عدم
انحلال ندارد. انحلال فقط اين است که بوييم آن مقدار معلوم بالاجمال در دائره علم اجمال کبير به همان مقدار مساوي در بين



شود مثلام از اين گوسفندها موطوئه است، دائره علم اجمال بينهاي آمد شهادت داد گفت ي روايات وجود دارد. اگر ي
هزار گوسفند. بينه دوم شهادت بدهد به اينه ي گوسفند موطوئه در بين گوسفندهاي سفيد وجود دارد، چون همان مقداري که

در آن دائره علم اجمال کبير است، در اين گوسفندهاي سفيد مساوياش موجود است، آن علم اجمال دير بدرد نمخورد.
مآييم سراغ علم اجمال در دائره گوسفندهاي سفيد. اينجا هم همينطور است چون به همان مقدار مساوي در بين روايات

موجود است، آن علم اجمال منحل مشود. براي انحلال اجماع و اينها دخالت در انحلال ندارد.

اثر علم اجمال؛ وجوب احتياط است. احتياط را مشود بوييم اجماع داريم بر وجوبش يا اجماع داريم در چنين موردي
.احتياط واجب نيست. اين مقدمه اول

بيان مقدمه دوم انسداد

عمده، مقدم دوم است که انسداد باب علم و علم است.

مرحوم آخوند مفرمايد هر کس که بوي از اجتهاد برده باشد اين را مداند که باب علم به احام منسد است، اما نمتوانيم
بوييم باب علم منسد است.

ما قبلا ادلهاي اقامه کرديم بر حجيت خبر واحدي که وثوق به صدور آن خبر از معصوم(عليه السلام) داريم، وقت ما ادله داريم
باب علم در نظر ما مفتوح است.

ي نتهاي که اينجا اضافه مکنند اين است اين باب علم يعن حجيت خبر اينچنين نيست که بوييم ده درصد فقه ما را حل
مکند، مفرمايد به معظم الفقه واف است. وقت به معظم الفقه واف بود، دير ما نيازي به طرق دير هم نداريم. اين هم مقدمه

دوم که در اينجا بيان مکنند.

بيان مقدمه سوم انسداد

مقدمه سوم اين است که بوييم اهمال اين احام و تاليف معلومه بالاجمال جايز نيست. اگر شخص بويد اين تاليف که
بالاجمال ما در مقدمه اول گفتيم براي ما معلوم است، امتثالش را بالمرة کنار بذاريم، اين جايز نيست.

مرحوم شيخ انصاري در کتاب رسائل براي عدم جواز اهمال سه دليل آورده است:

دليل اول اجماع است. اجماع داريم که اهمال اين تاليف و ترک الامتثال بالمرة جايز نيست.

دليل دوم اين است که مستلزم مخالفت قطعيه کثيره مشود. ما اگر بخواهيم تمام آن تاليف معلومه بالاجمال را کنار بذاريم و
همهاش را بوييم واجب نيست، حرام نيست، قطع پيدا مکنيم که در بسياري از موارد، مخالفت عمليه كرده‌ايم. و اين همانطور
که شيخ هم در رسائل دارد؛ مستلزم خروج از دين است، بوييم که فقط به تاليف معلومه تفصيليه عمل کنيم. ما چند تا تليف

داريم که علم تفصيل به آنها داريم؟ اگر بوييم به اين 5، 6 تا عمل کنيم، بقيه را کنار بذاريم دير دين باق نمماند.

داريم به ي ما علم اجمال توانيم در مسئله، اصل جاري کنيم. وقتر نمما دي دليل سوم اين است که با وجود علم اجمال
سري از تاليف نمتوانيم بياييم در اطراف علم اجمال أصاله البرائه جاري کنيم.



مرحوم آخوند در اينجا در مقدمه سوم، به دليل اول و دوم شيخ استدلال مکنند، اما به دليل سوم شيخ استدلال نمکنند، و
مخواهند بفرمايند که مستند ما براي اينه اهمال تاليف جايز نيست و ترک امتثال تاليف جايز نيست، همان اجماع و خروج
از دين است، اما علم اجمال نمتواند براي ما در اينجا مستند باشد. چرا؟ چون اولا که بعضها علم اجمال را منجز نمدانند

مطلقا، علم اجمال را مثل مرحوم ميرزاي قم در قوانين، مرحوم مجلس، مرحوم محقق خوانساري، اينها  اصلا علم اجمال را
منجز نمدانند. شما اگر علم اجمال پيدا کرديد ي از اين دو تا ظرف نجس است، اين بزرگواران مفرمايند م‌توان هر دو را

استفاده کن، و اجتناب از هيچدام واجب نيست.

علاوه نته دير اين است که گاه اوقات نسبت به بعض از اطراف علم اجمال ارتاب جايز مشود. اينجا مرحوم آخوند
مفرمايد مثلا اگر انسان اضطرار پيدا کرد به ي ظرف از اين دو ظرف، نسبت به ظرف دير ش ما م شود ش بدوي، و
نسبت به او دير متوانيم أصاله البرائه جاري کنيم. شما دو تا ظرف داريد علم اجمال داريد ي از اين دوتا نجس است اگر

اضطرار پيدا کرديد نسبت به فرد دير، مرحوم آخوند مگويد ش بدوي جاري مشود. در باب علم اجمال و اضطرار به
بعض از افراد، ي اضطرار إل فردٍ معين داريم. فرض کنيد دو تا ظرف داريم شخص آمد اضطرار إل فردٍ معين پيدا کرد،

فرض کنيد به اين آب يخ اضطرار پيدا کرد.

اينجا هم مرحوم شيخ و هم مرحوم آخوند مبنايشان اين است که نسبت به آن فرد معين دير، ش مشود ش بدوي و دير
اصالة البرائه جاري مشود و بحث نيست. اما در اضطرار به فرد غير معين، بين مرحوم آخوند و مرحوم شيخ اختلاف است.

اگر به ي از اين دو ظرف به نحو غير معين اضطرار پيدا شد، مرحوم آخوند مفرمايد نسبت به ظرف دير باز ما همان
اضطرار إل معين نظرمان هست، يعن نسبت به ظرف دير، ش مشود ش بدوي، اما مرحوم شيخ مفرمايد نسبت به او

ش، ش بدوي نمشود.

حالا مرحوم آخوند در اينجا مفرمايند ممن است از باب اضطرار نسبت به بعض از اطراف علم اجمال جايز يا ارتابش
واجب باشد لذا مفرمايد ما علم اجمال را اينجا مستند قرار نمدهيم.

دليل ما بر اينه اهمال احام جايز نيست، ي اجماع است، ي اينه خروج از دين است.

اين توضيح مقدمه سوم، هنوز توضيح مقدمه چهارم و پنجم باق مانده است.

تطبيق

«رابعها أنه لا يجب علينا الاحتياط ف أطراف علمنا»، احتياط واجب نيست اينجا ي قيدي بزنيد براي روشن شدن مطلب
احتياط تام، يعن ما بوييم احتياط تام، نسبت به هر چيزي که احتمال وجوب يا احتمال حرمت داديم احتياط کنيم. هر چيزي

که گفت واجب است به آن عمل کنيم هر چيزي که گفت حرام است از آن اجتناب کنيم. حالا اين در مقابل ي احتمال ديري
است که توضيح مدهيم. البته خود مرحوم شيخ وقت مقدمه چهارم را توضيح مدهد آنجا مفرمايد «عدم وجوب الاحتياط

التام». آنجا قيد را آوردند.

الجملة يعن شود ف‌اگر احتياط موجب اختلال نظام يا موجب عسر و حرج م الجملة»،  يعن الجملة»، «ف بل لا يجوز ف» 
دهيم. «لا يجب بل لا يجوز»، عرض کرديم اين مقدمه چهارم سه مطلب دارد، يدر چنين موردي که بعداً حالا توضيح م

مطلبش تمام. «كما لا يجوز الرجوع إل الأصل ف المسألة»، «ف المسألة» يعن در خصوص هر مسئلهاي، رجوع به اصل جايز
نيست. «ف المسألة» يعن فرض کنيد الان در مورد نماز جمعه بوييم رجوع کنيم به اصل. «من استصحاب و تخيير و برائة و



احتياط»، آن که عرض کرديم آن احتياط، مراد احتياط تام است، در مقابل اين احتياط است.

اين احتياط يعن احتياط که در خصوص ي مسئله معين است. مثلا ما ش مکنيم نماز جمعه واجب است يا نماز ظهر. در
اگر ي که آنجا گفتيم احتياط تام است. يعن ه هر دو تا را بياوريم. آن احتياطخصوص اين مسئله احتياط به چيست؟ به اين

دليل ضعيف هم گفت  فلان عمل واجب است احتياط اين است که ما آن عمل را انجام بدهيم. اين احتياط که واجب نيست.

منشأش را مرحوم شيخ بيان مکنند. آنجا بين اينه عسر و حرج يا اختلال در نظام باشد يا نه. تفصيل مدهند که بعداً به آن
مرسيم. (آنجا قاعده عسر و حرج و اينها را مطرح مکنند حالا فعلا اين عبارت را معنا کنيم توضيحش هنوز باشد طلب شما

فقط بعض از نات را من توضيح مدهم). اين هم مطلب دوم.

رجوع به فتواي مجتهد انفتاح مها»؛ يعنفتوى العالم بح م اين مسئله. «إلولا يجوز» رجوع فتواي عالم به ح» و لا»، يعن»
جايز نيست حالا چرا جايز نيست بعداً بيان مکنيم.

«خامسها أنه كان ترجيح المرجوح عل الراجح قبيحا»، حالا اگر کان نبود بهتر بود، ترجيح مرجوح بر راجح قبيح است حالا که
قبيح است «فيستقل العقل حينئذ»، عقل استقلالا حم مکند، «بلزوم الإطاعة الظنية لتلك التاليف المعلومة»، نسبت به اين

.اليف يقينت

«و إلا»، يعن اگر تاليف ظنيه هم بوييم واجب الإطاعه نباشد، «لزم بعد انسداد باب العلم و العلم بها»، بعد از اين مقدمه دوم
ام را اهمال کنيم اهمال يعنخورد يا بايد اح به درد نم ام. اگر گفتيم امتثال ظنام، يا اهمال احبه اح انسداد باب علم
اليف احتياط کنيم. 3ـ «و إما الرجوع إلأطرافها»، در اطراف اين ت ترک الامتثال 1.  إما إهمالها 2ـ «و إما لزوم الاحتياط ف

الأصل الجاري ف كل مسألة»، يا در خصوص ت ت هر مسئلهاي ببينيم چه اصل مورد دارد برائت احتياط، استصحاب
جاري کنيم. «مع قطع النظر عن العلم بها»، به آن مسئله، 4ـ «أو التقليد فيها»، در احام، تقليد بنيم يعن تقليد بنيم از مجتهد

که امتثال ظن ن من الظنية»، در حالأو الوهمية مع التم» ،يا وهم ية، امتثال ش5ـ «أو الاكتفاء بالإطاعة الش انفتاح
امان دارد.

«و الفرض بطلان كل واحد منها»؛ يعن اين 5 تاي که گفتيم؛ 1ـ اهمال، 2ـ لزوم احتياط 3ـ رجوع به اصل 4ـ تقليد 5ـ اکتفاء به
اطاعت ش و وهم، تمام اينها باطل است.

«أما المقدمة الأول» که اين کتابهاي آل البيت آمده «والفرض» را اول خط نوشته که انسان فر مکند که اين اما توضيح آن
«والفرض» است نه، اين «والفرض» تتمه مقدمه پنجم است، ربط به اين ندارد. حالا مآيند مقدمات را توضيح مدهند. ببينند

کدامش صحيح است کدامش باطل است.

مقدمه اول، «فه و إن كانت بديهية»، يعن علم اجمال به ي سري واجبات و محرمات اين بديه است «إلا أنه قد عرفت»،
الأخبار الصادرة عن الأئمة الطاهرين عليهم السلام»، آن علم اجمال بما ف انحلال العلم الإجمال» ،در وجه اول از دليل عقل

کبير که دائرهاش خبر و غير خبر بود، منحل مشود به علم اجمال به خصوص روايات صادره از ائمه معصومين(عليهم
السلام)، «الت تون فيما بأيدينا»، يعن از اخباري که در دست ما هست، «من الروايات ف التب المعتبرة»، از روايات در

کتب معتبره «و معه»، يعن با آن انحلال، «لا موجب للاحتياط»، يعن دير در اطراف علم اجمال کبير نبايد احتياط کرد «إلا
ف خصوص ما ف الروايات»، مر در اطراف علم اجمال صغير.



اين نته در ذهنتان باشد، هر جا علم اجمال منحل شد ي احتياط بالنسبه به آن علم اجمال دير از وجوب ساقط مشود.

سؤال...؟

پاسخ استاد محترم: نه لازم نيست، الان ما حجيت خبر را در اينجا بوييم مگوييم اين روايات که ما داريم به اين انسداديها
مگوييم آن علم اجمال که در مقدمه اول گفتيد علم اجمال کبير است. اين علم اجمال به همان مقدار واجب و محرم که

مخواهيد و خداوند بر ما آورده به همان مقدار در اين دويست هزار روايت آمده ولو اين روايات حجت هم نباشد و ظن خاص
هم نباشد اما در همه روايات احتياط بنيم. آخوند مخواهد اين را بويد. «و هو»، يعن احتياط در دائره روايات «غير مستلزم

للعسر»، مستلزم عسر نيست تا چه برسد به موجب اختلال نظام بشود.

سؤال...؟

پاسخ استاد محترم: فرقش در اين است بوييم صد هزار تليف داريم در بين ي ميليون طريق، اينجا اگر بخواهيد احتياط کنيد
بايد چه مقدار طريق را احتياط کنيد؟ ي ميليون. يا بوييد صدهزار تليف داريد در بين دويست هزار طريق. احتياط در دائره

دويست هزارتا مشود دير. به اين مقدار آخوند مفرمايد که عسر و حرج نمشود. آخوند مفرمايد اگر ما علم اجمال کبير را
مستقر بدانيم علم اجمال کبير مگويد اگر از روايات شهرت، اجماع منقول، هر چيزي دير، ي چيزي آمد گفت فلان عمل

شود يخب اين دائره همه‌اش م .ننه فلان عمل، تمام اينها را شما بايد احتياط ب اصلا واجب است، عمل کنيم. يعن
ميليون. روي اين مثال که ما داريم عرض مکنيم.

اما آخوند مفرمايد همان مقداري که معلوم بالاجمال است صد هزار، همان مقدار را روايات بيان کرده. يعن روايات از اين
جهت کمبودي ندارد. منته دائرهاش کمتر است يعن روايات آن صدهزار تليف معلوم بالاجمال در ضمن دويست هزار تا
طريق بيان شده، آن وقت اين مقدار را آخوند ادعا مکند موجب عسر و حرج نمشود. واقعاً هم همينطور است اگر الان به
فعل را داد يا احتمال حرمت ي فعل وييم از اول وسائل تا آخر وسائل، هر چيزي که دلالت بر احتمال وجوب يشما ب

احتياط کنيد موجب عسر و حرج مشود؟ اين موجب عسر و حرج نمشود.

سؤال...؟

گويد اصلاگويد احتياط کن لازم نيست روايات را حجت بداند م که م دانيم. ببينيد آن کسپاسخ استاد محترم: حجت نم
اين روايات که هست اصلا ما مگوييم روايت خبر واحد ليس بحجة. قبول؟ اما منافات ندارد بوييم با همه روايات احتياط کن.
مثل اينه بوييم قول بچه حجت نيست اما اگر ي بچه ي خبر آورد احتياط بن. احتياط ملازم با حجيت نيست. دائره احتياط

را اگر محصور کردند به روايات، مثلا اگر گفتند بچههاي اين مدرسه، يا دبستان مثلا اگر حرف را زدند احتياط کنيد قبول کنيد
اين دليل نم شود که قول اينها حجت است فقط. دليل بر اين مشود احتياط از اين که هر بچهاي هر حرف بزند دائرهاش ضيق

مشود به بچههاي خصوص اين مدرسه.

سؤال...؟

پاسخ استاد محترم: قيدش آن وجه اول دليل عقل را ملاحظه بفرماييد آنجا توضيح داديم چرا؟ چرايش اين است که آن مقدار
معلوم بالاجمال در ضمن علم اجمال کبير به همان مقدار در اين دائره روايات وجود دارد. اين چرايش را آنجا توضيح داديم.



«وهو» يعن اين احتياط مستلزم عسر نيست عسر ي مانع شرع است، «فضلا عما يوجب الاختلال»، تا چه رسد به اينه
موجب اختلال نظام بشود که اختلال ي مانع عقل است. «و لا إجماع»، ي کس بويد که جناب آخوند حالا موجب عسر هم

نباشد ما اجماع داريم که در دائره روايات احتياط واجب نيست آخوند مگويد که چنين اجماع را ما نداريم.

«ولا اجماع عل عدم وجوبه»، احتياط در دائره روايات. عدم وجوبه يعن عدم وجوب احتياط در دائره روايات. «و لو سلم
الإجماع»، ولو اينه ما بپذيريم اجماع بر عدم وجوب احتياط، «عل عدم وجوبه لو لم ين هناك انحلال»،يعن احتياط در علم
اجمال کبير. اگر کس بويد علم اجمال کبير مقتض احتياط است اما م گوييم آنجا اجماع داريم بر اينه احتياط واجب

نيست در اطراف علم اجمال کبير. آخوند مگويد اگر ما اجماع را در آنجا بپذيريم اما اجماع را در اينجا يعن بر عدم وجوب
احتياط در دائره روايات را نمپذيريم.

«و أما المقدمة الثانية» مفرمايد «أما بالنسبة إل العلم»، يعن انسداد نسبت به علم، «فه بالنسبة إل أمثال زماننا بينة
وجدانية»، خيل روشن است در زمان ما «يعرف الانسداد»، انسداد را مفهمد يعن علم نمتواند انسان به حم پيداکند،  «كل

من تعرض للاستنباط و الاجتهاد»، هر کس که بوي از استنباط و اجتهاد برده.

«و أما بالنسبة إل العلم»، اما نسبت به علم را ما قبول نداريم انسداد باب علم را نمپذيريم «فالظاهر أنها غير ثابتة»، اين
ثابت نيست «لما عرفت من نهوض الأدلة عل حجية خبر يوثق بصدقه»، يعن اين مقدمه ثانيه نسبت به انسداد علم غير ثابت

است. چرا؟ مگويد قبلا دانست. مرحوم آخوند وقت دليل آورد بر حجيت خبر، سيره عقلائيه را بالاخره قبول کرد.

«نهوض الأدلة عل حجية خبر يوثق بصدقه». البته دقت کنيد اين تعبير در اينجا با آن تعبيري که در بحث خبر داشتند فرق دارد
در آنجا فرمودند که اگر راوياش موثق باشد کاف است اما در اينجا مفرمايند خبري که وثوق به صدق آن خبر داشته باشيد

يعن وثوق به صدور آن خبر از معصوم داشته باشيد بين اين دوتا فرق است الان هم در بين معاصرين اين دوتا مبنا وجود دارد.
بعضها مگويند همين مقدار که راوي خودش موثق باشد کاف است ولو شما اطمينان به صدور خبر از امام پيدا ننيد.

بعض‌ها هم مگويند نه، شما اطمينان به صدور خبر از امام پيدا کرديد کاف است ولو راوياش موثق نباشد.

 «و هو»، يعن خبر «بحمد اله واف بمعظم الفقه لا سيما بضميمة ما علم تفصيلا منها»، يعن من الاخبار. آن مقداري هم که علم
تفصيل داريم ضميمه کنيم، منها يعن من الاحام، آنهائ که علم تفصيل داريم از احام، اين اخبار را به آن مقداري هم که

علم تفصيل داريم اگر ضميمه کنيم دير ما براي فقهمان کمبود نداريم.

حالا اين مقدمه ثالثه را هم توضيحش را داديم ان شاء اله تطبيقش روز شنبه خدمت آقايان هستيم.
و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


