
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد دوم »

در تاریخ ۱۵ فروردین ۱۳۸۷

امارات
جلسه 43 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«فصل ف الوجوه العقلية الّت اُقيمت عل حجية الخبر الواحد».

خلاصه جلسات گذشته

تا به حال مرحوم آخوند فرمودند: آيات شريفه دلالتشان بر حجيت خبر واحد ناتمام است. دلالت روايات را هم مورد اشال قرار
دادند، الا از راه تواتر اجمال و اخذ به أخص المضمون نمودند و از روايات ي نتيجة اجمال براي حجيت خبر واحد گرفتند و

همچنين سيره عقلائيه بر حجيت خبر واحد را هم تمام دانستند، تا به حال مهمترين دليل که براي حجيت خبر واحد اقامه شد،
سيره عقلائيه است.

دلالت دلیل عقل بر حجیت خبر واحد

مرحوم آخوند به بیان وجوه عقلیه ای که دلالت بر حجیت خبر واحد م کنند م پردازند:

اولین وجه

این وجه بر گرفته از بیان مرحوم شیخ انصاری است، مرحوم آخوند معتقد ما دو نوع علم اجمال داریم کبیرو صغیر؛ علم
اجمال کبیر داریم به اینه محرمات و واجبات در شرع وجود دارد و این احام طریق وجود دارد، برخ از آنها محتمل

الححجیة است که شهرت و اجماع و روایات و هرچه که محتمل الطریقیة است. علم اجمال دیری نیز وجود دارد که بسیاری
از این احام در کتب معتبره آمده است و این علم اجمال صغیر واف به احام است، در نیتجه بعد تساوی تالیف الزامیه با
علم اجمال صغیر؛ علم اجمال کبیر منحل م شود به علم تفصیل به وجود احام الزامیه در روایات و ش بدویه به وجود

تالیف در غیر روایات، بنابرین علم به حجیت خبر واحد خواهیم داشت.

وقت علم اجمال مطرح م شود باید احتیاط نمود کبیر باشد یا صغیر تفاوت نم کند؛ ول اگر علم اجمال کبیر منحل شد،
دیر لازم نیست در مورد علم اجمال کبیر احتیاط کنیم و تنها باید علم اجمال صغیر مراعات شود و به مقتضایش احتیاط کرد؛

چراکه علم اجمال کبیر از بین رفته است و علم اجمال ضغیر مانده است و باید احتیاط شود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/57
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


تشبیه حقائق الاصول

در انحلال را حقائق چنین مثال م زنند:

اگر علم اجمال داشته باشیم گوسفندی در بین همه این گوسفندان سفید یا سیاه موطوئه است، علم اجمال کبیر دارد که در همه
شود علم اجمال حرام است، بینه قائم شد که این گوسفند بین گوسفندان سیاه است، این قیام بینه سبب م این گوسفندان ی

اول منحل شود به وجود گوسفند حرام در تعداد محدود تری، لذا باید به همین تعداد گوسفند را احتیاط کند.

تفاوت بیان مرحوم شیخ و آخوند

بیان که مرحوم شیخ دارند همین بیان است اما کم تفاوت دارد چراکه ایشان واف بودن روایات به تالیف الزامیه را مطرح
نرده اند، این قید را مرحوم آخوند اضافه م کنند و سبب انحلال را همین وفای به احام الزام م داند. تفاوت درهمین قید

است.

لذا مرحوم شیخ اشال کرده اند علم اجمال صغیر سبب انحلال علم اجمال کبیر نیست و حجیت خبر واحد و انحلال به
روایات را ثابت نم کند چون باز ممن است احام الزامیه ای در غیر روایات باشد و علم به وجود احام الزامیه در روایات

نداریم و ش بدویه نیز به غیر آن نداریم بله احتمال وجود در غیر روایات نیز داده م شود؛ اما مرحوم آخوند با اضافه کردن
این قید انحلال را قطع میداند و این اشال را وارد نم داند.

اشال مرحوم آخوند

مابه دنبال حجیت خبر از باب احتیاط نیستیم؛ بله دنبال خبری هستیم که بتواند در مقابل عمومات قرار بیرد و مخصص آن
باشد، منطوقش مقابل مفهوم آیه بایستد، مرجح در صورت تعارض واقع شود؛ اما اگر از باب احتیاط باشد مفاد خبر را باید از
باب احتیاط عمل نمود نه از باب حجت که توان مقابله با غیر حجت را داشته باشد یا مخصص حجت واقع شود؛ لذا این خبر

واحد این قابلیت را ندارد.

توضیح عبارت

«فصل ف الوجوه العقلية الت اقيمت عل حجية الخبر»، در وجوه عقليه اي است که بر حجيت خبر اقامه شده است.

«احدها»، وجه اول. «أنّه يعلم إجمالا بصدور کثيرٍ مما بأيدينا من الأخبار من الأئمة الاطهار»، علم اجمال داريم به صدور کثيري
از آنچه که دست ماست از اخبار، که از ائمه اطهار عليهم السلام صادر شده است. اين علم اجمال علم اجمال صغير است که

ما مثلا در ميان اين پنجاه هزار روايت علم اجمال داريم که لااقل س هزار روايتش از ائمه معصومين عليهم السلام وارد شده
است مرحوم آقاي حيم در حقائق فرمودند: «يف ف صدق هذه الدعوي ملاحظة بعض فوائد الوسائل»، وسائل الشيعه در جلد
آخر فوائدي دارد، مرحوم آقاي حيم فرموده اگر آن فوائدي که صاحب رسائل آنجا مطرح کرده است، «المتضمن لذکر القرائن

عل صحة کتب الأربعة»، که قرائن صاحب وسائل شيعه در صحت اين کتب اربعه روائ ما آورده است.

ايشان مفرمايد اگر آنجا را ملاحظه کنيد اين علم اجمال صغير براي شما بخوب محقق مشود. «بمقدارٍ وافٍ بمعظم الفقه»،
مرحوم آخوند مفرمايد: اين مقدار متعلق به آن کثير است. کثيري از اينها صادر شده به مقداري که واف به معظم فقه است.



يعن آن تاليف الزاميه را براي ما بيان مکند بين مرحوم آخوند و شیخ فقط در اين قيد اختلاف است شيخ اين قيد «بمقدارٍ
وافٍ بمعظم الفقه»، را نياورده اما مرحوم آخوند آوردند.

آيند سراغ علم اجمالم ،«علمنا الإجمال ن حلدانسته شود «ل ذاک المقدار»، اگر آن مقدار تفصيلا م تفصيلالبحيث لو ع»
علم اجمال که باشد ي هر کس اليف الزاميه که بين روايات و سائر الامارات هست، يعنکبير به ثبوت ت کبير. علم اجمال

دارد. خداوند ي سري تاليف را براي او بيان کرده که آن تاليف پراکنده است در بين روايات شهرات، اجماعات و هر چيزي
که محتمل الطريقيه است. خب آن اجمال به چه انحلال پيدا مکند «إل» متعلق به «إن حل» است «إن حل إل العلم

التفصيل بتاليف ف مضامين الأخبار الصادرة»، يعن ما علم تفصيل پيدا مکنيم آن تاليف در ميان اخبار هست کدام
اخبار؟ اخباري که از معصوم صادر شده «المعلوم تفصيلا». آن اخباري که تفصيلا ما دانستيم از معصوم صادر شده البته

تفصيلا آن به نحو تعليقيه است.

گفتيم اگر به ما بويند اين اخبار، اين سهزارتا از معصوم صادر شده آن تاليف در بين اين سهزار تا قطعاً وجود دارد. آن
وقت نسبت به سائر امارات ش ما ش بدوي مشود. «وش البدوي ف ثبوت التليف ف مورد سائر الأمارات الغير

المعتبرة»، مثل اجماعات منقوله و شهراء. شما ببينيد در هر علم اجمال وقت انحلال پيدا کند؛ انحلال يعن مآيد شعبه پيدا
مکند ي شعبه مشود علم تفصيل ي شعبه  ش بدوي مشود.

مثال رايجش اين است که اگر دو ظرف علم اجمال داريم: ي از اين ها نجس است، اينجا اگر بعدا نسبت به ي از اين ظرفها
علم تفصيل به نجاست پيدا کرديم نسبت به ظرف دير ش بدوي م‌شود. علم اجمال شما منحل شد به اين علم تفصيل و

ش بدوي، اينجا هم آن علم اجمال کبير منحل مشود به وجود آن تاليف تفصيلا در بين روايات و اينه آيا سائر امارات براي
ما تليف بيان مکند يا نه، ش آن  ش بدوي مشود.

حالا «ولازم ذل» که اين لازمش را ما در خارج مطلب عرض نرديم.

بیان شد که هرگاه ما بدانیم که همین مقدار روایت به معظم فقه ما کاف است عمل مینیم و اگر ندانیم باید به خبری که مثبت
اگر مانع ن در خبر نافر واجب نخواهد بود؛ لبود عمل به آن روایت جایز است؛ اما دی لیف است عمل کرد و اگر نافت

ایجاد شود و معارض داشته باشد به معارضش عمل مینیم مثلا اگر خبر نف حم کند و استصحایب اثبات تلیف کند به
استصحاب عمل خواهد شد.

 

مثل استصحاب جاری است یا خیر؟ تفاوت اصل وجود دارد  که آیا در اطراف علم اجمال نزاع چراکه در بحث علم اجمال
از دو ظرف داریم، درحال به نجاست ی باشد یا مخالف آن باشد. مثلا علم اجمال کند استصحاب موافق با علم اجمال نم
که حالت سابقه ی طهارت است و استصحاب درموردش جاری است، در این صورت استصحاب جاری نیست چون نقض

علم اجمال خواهد بود؛ حال که خبرواحد را با احتیاط ثابت کردیم، لذا خبر ناف تلیف جایز العمل است و لازم نیست به
مقتضایش عمل شود.

«ولازم ذل»، لازمه اين انحلال لزوم عمل بر طبق «جميع الأخبار مثبتة»، يعن جميع اخباري که مآيد براي ما ي حم را
اثبات مکند، چه حم وجوب چه حم تحريم. «و جواز العمل عل طبق ناف منها»، بر طبق اخباري که ناف است مآيد

مگويد که واجب نيست حرام نيست عمل بر طبق ناف از اين اخبار جائز است.



البته در کجا جائز است؟ «ف ما إذا لم ين ف المسألة أصل مثبت له»، در آنجائ که اصل که مثبت است براي تلييف. «له»
به تليف مخورد. اصل که مثبت براي تليف است نباشد. اصل مثبت تليف چيست؟ «من قاعدة الاشتغال او الإستصحاب»
قاعده اشتغال يا استصحاب. آنوقت مفرمايند بناء اين قيد براي استصحاب است. «بناء عل جريان الإستصحاب ف اطراف ما

علم اجمالا باتّخاذ الحالة السابقه ف بعضها»، بنابر جريان استصحاب بر اطراف آنچه که اجمالا دانسته شده است، به اينه
حالت سابقه در بعض از آن اطراف نقض شده است. يعن اگر حالت سابقه طهارت است علم اجمال داريم ما به نجاست در

بعض از اين اطراف.

يا اجمالا دانسته شده يا ي اماره معتبره بر انتقاض حالت سابقه «فيه» يعن در بعض از اطراف قائم شده، اماره اي آمده بر
اينه ي از اين دو نجس هست بينهاي قائم شده است، «والا» يعن ما اگر گفتيم در اطراف علم اجمال استصحاب جريان
ندارد، الان ما نحن فيه ما هم همينطور است. ما ي علم اجمال صغير داريم الان آمديم در روايات ي روايت ناف تليف

است، اگر گفتيم استصحاب در اطراف علم اجمال جريان دارد، اينجا استصحاب اگر تليف را براي ما اثبات کرد به مقتضاي
استصحاب ما عمل مکنيم.

اگر گفتيم استصحاب در اطراف علم اجمال جريان ندارد، فقط قاعده اشتغال باق م ماند و الا يعن اگر استصحاب جريان
نداشته باشد، «لااختص عدم جواز العمل عل وفق الناف»، جواز عمل بر وفق خبر ناف اختصاص پيدا مکند، «بما إذا کان

عل خلاف قاعدة الإشتغال»، به آنجائ که بر خلاف قاعده اشتغال باشد. يعن اگر قاعده اشتغال در کار نبود، ما در اينجا به خبر
ناف عمل مکنيم؛ اما اگر قاعده اشتغال باشد بايد سراغ قاعده اشتغال برويم.

ليف است، وقتليف است استصحاب مثبت تما استصحاب را، استصحاب الان فرض اين است که مثبت ت پس خبر ناف
استصحاب مثبت تليف شد، بعضها قائلند استصحاب اگر با علم اجمال موافق بود، جاري مشود و اشال ندارد. بنابراين

اينجا اين خبر نف تليف مکند، استصحاب هم اثبات تليف مکند، استصحاب با علم اجمال منافات ندارد؛ لذا جاري
مشود. مانع از خبر ناف مشود؛ اما عدهاي که مگويند استصحاب با علم اجمال مطلقا سازگاري ندارد، يعن هر جا علم

اجمال بود دير حق نداريد سراغ استصحاب برويد، اينجا پناه ما فقط قاعده اشتغال مشود.

 «وفيه أنّه لا ياد ينهض»، يعن أنّ اين وجه، لا ياد ينهض، قائم بر حجيت خبر نمشود، مرحوم آخوند مفرمايد: به حجيت که
ما دنبالش هستيم اين است: «بحيث يقدّم تخصيصاً»، مخصص واقع شود «أو تقييداً»، مقيد باشد، «أو ترجيحاً عل غيره»، يا

ي خبري را ما ترجيح بر غير خودش بدهيم. تخصيصاً او تقييداً او ترجيحاً عل غيره، که غير «من عموم أو إطلاقٍ أو مثل
مفهوم»، لف و نشر مرتب است. يعن «يقدّم تخصيصاً» در مقابل عموم. «يقدم تقييداً» در مقابل اطلاق. «يقدم ترجيحاً» در

مقابل مفهوم.

بعد مفرمايد: «وإن کان» اين وجه، «يسلم أما أورد عليه»، از آن ايرادي که شيخ انصاري، شيخ وقت اين وجه اول را بيان
کردند، چهار ايراد در رسائل برايش وارد کردند، ايراد اول همين است که مرحوم آخوند اشاره مکند که با اين بيان که ما براي

وجه اول کرديم، دير ايراد اول شيخ انصاري وارد نيست. «أما اورد عليه»، که شيخ گفته «من أنّ لازمه الاحتياط ف سائر
صغير. همانطوري که علم اجمال علم اجمال کبير و ي علم اجمال داريم ي گويد دوتا علم اجمالالأمارات»، شيخ م

صغير اقتضاي احتياط را در روايات دارد، علم اجمال کبير هم اقتضاي احتياط در روايات، شهرات و اجماعات دارد.

لازم است اين وجه احتياط در سائر امارات، سائر امارات يعن شهرات و اجماعات، يعن اگر ي شهرت آمد ي تليف براي
ما ثابت کرد اجماع منقول آمد ي تليف را براي ما ثابت کرد احتياط مگويد بايد به او اخذ بنيم. لا خصوص روايات. حالا
است. «لما عرفت من إنحلال العلم الإجمال ال؟ لما تعليل است براي يسلمگويد چرا اين وجه ما «يسلم» از اين اشآخوند م



بينهما» که ما گفتيم علم اجمال بينهما يعن بين روايات و امارات انحلال پيدا مکند «بما علم بين الاخبار بالخصوص» به آنچه
که بين الاخبار دانسته شده «ولو بالإجمال فتأمل جيدا»، اين وجه اول.

قيد به مقدارٍ وافٍ بمعظم فقه سبب مشود علم اجمال کبير منحل شود. چون اين علم اجمال صغير وقت  آن مقدار اخباري
که صادر شده واف به آن مقدار تاليف هست، مساوي با او هست او منحل مشود؛ وقت منحل شد، دير احتياط در اطراف

علم اجمال کبير واجب نيست؛ اما شيخ که اين قيد را نياورده وقت اين قيد را نياورده، ممن است بوييم آن مقدار اخباري که
صادر شده کمتر از آن مقدار تاليف است که در علم اجمال کبير داريم.

وقت کمتر باشد دير ما بايد باز نسبت به علم اجمال کبير احتياط کنيم. عرض کردم مرحوم آقاي حيم تشبيه براي وجه
آخوند آورده که آن تشبيه قلم را عرض کرديم ي تشبيه هم براي وجه شيخ آورده که آن تشبيه را مراجعه فرماييد.

وجه دوم دلیل عقل

وجه دوم را مرحوم صاحب وافیه مطرح م کنند نتیجه آن این است که روایت باید در کتب اربعه آمده باشد و جمع بدان عمل
کرده باشند و اگر معارض نداشته باشد آن روایت حجت است چند مقدمه را مطرح م کند: مقدمه اول اینه علم اجمال داریم

که تالیف ال یوم القیامة جعل شده است و دوم اینه تالیف داریم که اجزاء وشرایطش در قرآن و حدیث متواتر بیان نشده
است است، مثلا اصل نماز در قرآن و روایات متواتر بیان شده است؛ اما شرایطش بیان نشده است در نتیجه باید تنها نماز بدون

اجزاء و شرایط بر ما واجب باشد و نماز از نماز بودن خارج م شود و یا روزه نیز چنین است. در نتیجه به مقتضای این علم
اجمال تمام روایات کتب اربعه حجت خواهد بود.

توضیح عبارت

«ثانيها ما ذکره ف الوافية»، استدلال کرده بر حجيت اخبار موجوده در کتب معتمده شيعه مثل کتب اربعه، فرموده است اين
روایات حجت هستند با دو قيد. 1ـ «مع عمل جمع به»،  البته بها بود بهتر بود، اگر جمع از فقها عمل کرده باشند به آن اخبار.

قيد دوم، «من قيد ردٍ ظاهرٍ»، بدون اينه معارض داشته باشد بدون اينه خبري بيايد آن خبر را رد کند. «وهو»، يعن آن
مطلب صاحب وافيه اين است: چند تا مقدمه دارد. 1ـ «إنّا نقطع ببقاء تليف»، تا روز قيامت. «سيما باصول الضروريه»، مثل

«نماز و کالصلاة والزکاة والصوم والحج والمتاجر والأنر ونحوها»، اين ي مقدمه است.

به خبر غير قطع «اجزائها و شرائطها و موانعها»، کثيري از اجزاء و شرائط، «إنّما يثبت بالخبر الغير القطع ل2ـ «مع أنّ ج
ثابت شده است. «بحيث نقطع بخروج حقائق هذه الأمور أن کونها هذه الأمور»، به طوري که ما قطع داريم که حقائق اين امور،

يعن حقيقت نماز روزه، از حقيقت خودشان خارج مشوند. «عند ترک العمل بعمل الواحد»، يعن اين اخباري که اين
خصوصيات را بيان کرده بذاريم کنار، نماز بخوانيم بدون رکوع، چون قرآن فقط فرموده اقيم الصلاة، خصوصيات را بيان

نرده. خبر متواتر هم که ما نداريم خصوصيات را ذکر کند. نماز بخوانيم بدون رکوع، بدون سجده بدون تشهد بدون قرائت، اين
دير نماز نيست. روزه بيريم بدون شرائط و خصوصيات، اين روزه نيست.

«ومن أنر»، يعن کس که انار کند اين را يعن کس که بويد اگر خبر واحد هم کنار بذاريم متوانيم حقائق اين امور را با
حقائشان انجام بدهيم کس که اين را انار کند، «فإنّما ينره بلسان»، زباناً انار م‌کند وحال آنه «قلبه مطمئن بالإيمان»، در

قلبش مداند که اگر اين خبر واحد را کنار بذاريم دير اين امور حقيقت خودش را از دست م‌دهند.



و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


