
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد دوم »

در تاریخ ۰۸ آبان ۱۳۷۵

امارات
جلسه 32 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«و تلخّص بما ذکرنا بأنّ الإجماع عن منقول بخبرٍ واحد من جهة حايته رأي الإمام(عليه‌السلام) بالتضمن عل الإلتزام کخبرٍ
واحد بالإعتبار».

ادامه بحث اجماع منقول

در اين بحث امروز مرحوم آقاي آخوند ي خلاصهاي از مطالب بحث ديروز  را عنوان مکند و خلاصه و تلخيص مطلب اين
است که مفرمايند اگر ي ناقل اجماع فتاواي علما را نقل کرد بر رأي امام(عليه‌السلام) و رأي معصوم به دلالت تضمنّ داخل
در اين نقل اجماع باشد، يعن اين اجماع را که نقل مکند، اجماع دخول باشد که امام(عليه‌السلام) داخل در مجمعين است،
اين ي، يا صورت دوم، اين نقل فتاوائ کند که به دلالت التزام همانطور که پيش خود ناقل مستلزم کشف از رأي امام است،

در پيش منقول إليه هم همان دلالت التزاميه محقق باشد. يعن همان مبناي را که ناقل اجماع دارد در بدست آوردن رأي امام،
همان مبنا را منقول اليه هم دارد. به تعبيري که در بحث ديروز عرض کرديم منقول اليه و ناقل اشتراک و توافق دارد در مبنا.

يعن اگر ناقل اجماع لطف است، منقول اليه هم لطف باشد، اگر ناقل اجماع قائل به ملازمه عاديه است، منقول اليه هم قائل به 
ملازمه عاديه باشد.

کشف از رأي معصوم(عليه‌السلام) کند، و همان دلالت التزام را نقل کند و به دلالت التزام و بالجمله، اگر ناقل اجماع فتاواي
در پيش منقول اليه هم ثابت باشد، اينجا در اين دو مورد ي در دلالت تضمن که گفتيم اجماع دخول است، ي هم در دلالت
التزام، در اين دو مورد مرحوم آخوند مفرمايد اين اجماع منقول مشمول ادله حجيت خبر واحد مشود  و اين اجماع منقول

تمام انقسامات که خبر واحد دارد، اين هم پيدا م‌کند.

مثلا ما مگوييم خبر واحد اما صحيح و إما حسن و إما ضعيف. اين انقسامات را متوانيم براي اين اجماع منقول هم درست
کنيم. بوييم اين اجماع منقول اگر ناقلش ي امام عادل باشد، ي شخص که عادل باشد و امام هم باشد، بوييم اين نقل

اجماع به عنوان ي خبر صحيح و اجماع منقول صحيح است. اگر فرض بفرماييد که عادل نباشد او را مدح کرده باشند
بوييم که اين به عنوان ي نقل اجماع حسن هست. بعنوان حسن در اينجا بياوريم.

عل کل حال، جميع انقسامات که در باب خبر ما داشتيم، جميع آن انقسامات در اينجا جريان پيدا مکند و همه احام که
راجع به خبر بود آن احام هم در اينجا محقق مشود. اما صورت سوم.

صورت سوم اين است که ناقل اجماع نقل اجماع مکند ولن آن دلالت التزام که در پيش ناقل اجماع مسلم است، آن دلالت

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/57
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


التزام پيش منقول اليه قابل قبول نيست. يعن آنچه که براي ناقل عنوان سببيت دارد براي رسيدن به رأي امام، براي منقول اليه
سببيت ندارد. مرحوم آخوند مفرمايد که اينجا از نظر مسبب حجيت ندارد. از نظر اينه ما بوييم مسبب يعن بدست آوردن

رأي امام، اينجا براي منقول اليه رأي امام بدست نمآيد و حجيت ندارد. اما آيا حالائ که از نظر مسبب اعتبار ندارد، دير هيچ
ارزش ندارد براي منقول اليه، الان کتاب مثلا ً فرض بنيد ابن ادريس را باز مکنيم در سرائر، مبينيم در ي مسئلهاي مگويد

اجماع است اين مسئله. نقل اجماع مکند براي ما و يقين داريم اين اجماع، اجماع دخول نيست که به تضمن قول امام را
بيان کند.

و يقين داريم آن فقيه که الان برخورد کرده به اين اجماع، آنچه که در پيش ابن ادريس عنوان سببيت دارد براي کشف رأي
امام، در پيش اين انسان منقول اليه سببيت ندارد. تا اينجا اثبات کرديم از نظر مسبب و بدست آوردن رأي امام اين نقل اجماع

فرمايد چرا؟ از نظر نقل سبب اين ارزش دارد يعنندارد؟ مرحوم آخوند م خورد اما آيا اين هيچ ارزش‌بن ادريس به درد ما نم
از نظر سبب که براي ما ابن ادريس رفته فتاواي مثلا لااقل پنجاه نفر  از فقها را بررس کرده، از اين نظر اثر دارد.

بهطوري که ما اگر آمديم خودمان هم رفتيم فتاواي ي عده ديري را بدست آورديم و به او ضميمه کرديم، آن نقل اجماع ابن
ادريس مشود جزء السبب. و ضميمه کردن فتاواي فقهاء دير، مشود جزء دوم سبب، اين دوتا وقت با يدير ضميمه پيدا

کردند، انسان رأي امام معصوم(عليه‌السلام) را بدست مآورد.

إن قلت: شما به چه دليل مگوييد اين نقل اجماع ابن ادريس از نظر نقل سبب به عنوان جزء السبب براي ما اثر دارد؟ به عبارت
اخري، مستشل مگويد شما اگر ي خبري اثر شرع برايتان داشته باشد، اين چنين خبري که داراي اثر شرع هست،

مشمول ادله حجيت خبر واحد مشود. شارع که فرموده خبر واحد حجت، يعن آن خبري که خودش اثر شرع داشته باشد اما
در اينجا شما آمديد جزء السبب قرار داديد خبر ابن ادريس را، نقل اجماع ابن ادريس خودش به تنهاي شما را به آن اثر شرع و

حم شرع نمرساند. 

پس خودش اثر شرع ندارد بله اگر ضميمه بشود به او ي چيز ديري، اقوال دير فقها يا قرائن و امارات، آنوقت شما به حم
امام مرسيد. اما خودش به تنهاي اثر شرع ندارد و مستشل مگويد خبر واحد، ادله حجيت خبر واحد، شامل خبري مشود
که داراي اثر خبر شرع باشد. مرحوم آخوند اين اشال را رد مکند مفرمايد اين حرف را شما از کجا درآورديد؟ ادله حجيت

خبر اختصاص به آن خبري که شما را مستقيماً به حم شرع برساند ندارد. بله خبري که ضميمه بشود براي اينه شما به
وسيله ي دليل دير به حم شرع برسيد، شامل چنين خبري هم مشود.

دوتا مثال مرحوم آخوند مزنند، البته عنوان کلاش را بيان مکنند اما دير عنوان جزئاش را ذکر نمکنند. مثال اول
مفرمايد ما ي روايت مثلا داريم، راوي در اين روايت در سند اين روايت ابوبصير است. ابوبصير از امام صادق مثلا نقل

مکند که حضرت فرمود نماز جمعه واجب است. ما هم در بين روات، فرض مکنيم که چند تا ابوبصير داريم ي ابوبصير
ثقه داريم ي ابوبصير غير ثقه. حالا آخوند مفرمايد اگر ي راوي ديري بيايد براي شما نقل کند که آن ابوبصيري که آن

روايت را از امام نقل کرده ابوبصير ثقه است.

ادله حجيت خبر واحد اين چنين موردي که حال راوي را خبر براي ما بيان مکند شامل مشود اينچنين موردي که خبر مآيد
حال راوي را ذکر مکند ادله حجيت خبر واحد شامل چنين موردي مشود. و همچنين اگر امام ي حم را فرموده باشد بعد

در ي خبر دير راوي بويد آن حم که امام فرمود در فلان واقعه مشخص و واقعه مخصوص بود. اينجا به اتفاق همه فقها
ادله حجيت خبر واحد شامل چنين موردي مشود. در حال که اين دو موردي که الان ما براي شما بيان کرديم مستقيماً شما را

.م شرعتوانند واقع بشوند براي رسيدن به حرساند. اينها به عنوان جزء السبب منم م شرعبه ح



لذا مرحوم آخوند مفرمايد ادله حجيت خبر واحد همانطوري که خبري که مستقيماً شما را به حم شرع مرساند شامل
مشود خبري که واسطه شود براي اينه با ي خبر دير شما به حم شرع برسيد، آن خبر را هم شامل مشود. اين تا اينجا

خلاصه مطلب که مرحوم آخوند بيان کردند.

اين چهار نوع اجماع کند بررسکه در اينجا بيان م امورٍ»، اولين تنبيه التنبيه عل فرمايند «وينبغبعد از اين مسائل، م
است که قبلا آمديم بيان کرديم. قبلا گفتيم که 4 نوع اجماع داريم: اجماع قاعده لطف، حالا به ترتيب امروز آخوند بيان مکنيم نه

به ترتيب مباحث آنروز.

اجماع لطف

ي اجماع داريم که مستند حجيتش قاعده لطف است. 2ـ اجماع که مستند حجيت او حدس است. 3ـ اجماع که مستند
حجيت او دخول معصوم در ضمن مجمعين 4ـ اجماع تشرف. ي ي اينها را بررس کنيم ببينيم کدام ي از اينها به درد ما

اجماع يعن ،فرمايند که اما اجماع لطفکند. مال مخورد و براي ما قابل استدلال است. مرحوم آخوند در همه اينها اشم
که مستند حجيت او قاعده لطف است. شيخ طوس قائل شد، آخوند مفرمايد که اين قاعده لطف در اينجا جريان ندارد. چرا؟

چرايش را دير بيان نمکند چرايش را مرحوم سيد مرتض بيان کرده.

سيد فرموده است که در زمان ما که غيبت امام زمان عجل اله تعال فرجه الشريف، «غيبته منّا»، يا عدمه منّا، ما هستيم که
آمادگ نداريم براي درک حضور حضرت، اشال در قابليت ماست. پس لازم نيست که حضرت اگر ديد در ي زمان صد تا
فقيه وجود دارد هر صدتا دارند ي فتواي بر خلاف واقع انجام مدهند چه لزوم دارد که حضرت در اينجا بيايد و آن فتواي

واقع را ي جوري براي اين فقها اعلام کند. وقت خود ما راه لطف را بستهايم، دير زمينه براي وجود لطف باق نمماند. خود
ما مقصريم و مؤثريم که در اينه باب لطف حضرت، حالا تا ي زمان به روي ما بسته باشد.

اين ي وجه براي رد قاعده لطف. وجه دوم اين است که گاه اوقات بعض از احام به مرحله انشاء رسيده اند اما به مرحله
فعليت نرسيدهاند. و بناست که فعليت آن به حسب روايات که ما داريم، در چه زمان محقق بشود؟ در زمان ظهور حضرت. لذا
اگر در ي زمان همه علما فتوا دادند به ي حم فعل، در حال که به حسب واقع آن حم فعليت ندارد حضرت از راه قاعده

لطف چه را بيان کند چون آن حم هنوز فعليت ندارد که حضرت بخواهد بيان کند. اين دو وجه براي رد قاعده لطف. بنابراين ما
فقها از قول آخوند دارم نقل مکنم. آخوند مفرمايد ما فقها در اين زمان نمتوانيم به قاعده لطف پناه ببريم و از راه قاعده لطف

قول امام معصوم(عليه‌السلام) را به دست بياورد.

اجماع حدس

مآييم سراغ راه دوم، اجماع حدس. مرحوم آخوند مفرمايد اين حدس که ما از قول صد تا فقيه قول امام(عليه‌السلام) را
حدس بزنيم اين به نظر ما براي ما در اين زمانها واقع نمشود. اينچنين نيست که فتواي جميع فقها، در اختيار ما بتواند قرار

بيرد. خيل از فقها بودند اصلاکتاب فقه ننوشتند فتوايشان بدست ما برسد. آنهاي هم که نوشتهاند و فتوايشان هست شايد همه
را ما نتوانيم بررس کنيم لذا در اين راه دوم اشال صغروي دارد مرحوم آخوند. مفرمايد به نظر ما نه عادتاً نه اتفاقاً در اين

زمانها از قول ي عدهاي از فقها حدس نسبت به قول امام نمتوانيم بزنيم.



و تصرف اجماع دخول

باق مماند اجماع دخول و تصرف. آن هم که بطلانش خيل روشن است يعن بطلان عدم تحققش. مفرمايد در زمان غيبت
الان هيچ کس را نداريم که بيايد ادعا کند که در ي مجلس من علم اجمال پيدا کردم که امام(عليه‌السلام) داخل در آن مجلس
براي احدي اتفاق نيفتاده، اجماع تشرف بود و همه آن مجلس گفتند نماز جمعه واجب است. چنين چيزي در زمان غيبت اصلا

هم که گفتيم اصلا اسمش اجماع نيست و آن هم اتفاق و وقوعش خيل نادر است. بنابراين آخوند مفرمايد اين چهار طريق
براي اجماع از نظر نقل مسبب براي ما هيچ کدام ارزش ندارد.

فقط باق مماند به عنوان نقل سبب. وقت نقل سبب شد، يعن همان حرفهاي که قبلا زديم. يعن وقت ديديم ابن ادريس، شيخ
طوس، شيخ مفيد اينها ادعاي اجماع کردند اين را م آوريم در ميدان. کنارش هم قرائن دير، امارات دير، اگر به آن ضميمه

شد، و ديديم با انضمام اين قرائن به قول امام مرسيم فبها، اگر ديديم با انضمام قرائن به قول امام نمرسيم که دير آن هم هيچ
اثري ندارد. اين تنبيه اول که مرحوم آخوند بيان کردند.

سؤال: ...؟
پاسخ استاد محترم: يعن حلال که فعل باشد. حلال پيامبر حلال است يعن حلال که به مرحله فعليت رسيده باشد اما ما

روايات دير داريم «إنّ اله ست عن أشياء، لم يذکر عنها عصياناً»، در جلد اول کفايه خوانديد. مرحوم آخوند هم به آن اشاره
کردند. خداوند ي سري از احام را بيان نفرموده اصلا. و در روايت دارد «لم يست عنها نسياناً»، نه اينه فراموش شده بيان
بشود. فلذا اين مسئله که امروز در بعض از الصله هست که هر چيزي حمش را الان بالفعل داريم اين ي حرف باطل است.
ما به حسب روايات که داريم خيل از امورمان احامش مشخص است اما به حسب همين روايت که خواندم بعض از امور را
امام خداوند، آن احه و بعداً در آن زمان احه حضرت ظهور کند ان شاء المش را مصلحت ندانسته. تا اينخداوند بيان ح

را که باق مانده، بيان کند.

أکملت، خب کمال به اين نيست که هر حم بيان بشود. کمال به اين است که منبع و انسان کامل بين خدا و بين انسان، او
بايد مشخص باشد و ما داريم آن موقع وجود مقدس امير المؤمنين(ع) بود، الان هم وجود مقدس امام زمان(عج). يعن اگر

انسان کامل که واسطه فيض بين انسانها و خداست نبود کمال دين نبود. اما وقت اين انسان کامل نقل شد اسفياي انسان کامل
هم نقل شدند، مسئله حل مشود.

ـ هر دوي آنها هست يعن گاه اوقات هست که قول ي عدهاي عادتاً مستلزم حدس و قول امام است گاه تصادفاً.

توضيح عبارت:

«فتلخّص بما ذکرنا أنّ الإجماع المنقول بخبر الواحد»، اجماع که با خبر واحد نقل مشود، «من جهة حايته»، يعن از جهت
حايت اجماع رأي امام معصوم(عليه‌السلام) را «بالتضمن»، يعن آنجائ که رأي امام معصوم(عليه‌السلام) داخل در مجمعين
است. جزء مجمعين است که بشود اجماع دخول. «أو الإلتزام»، يعن اجماع حدس. آنجائ که قول امام معصوم را بالإلتزام

ما مفهميم. به دلالت التزاميه فهميده مشود. خب اين اجماع منقول، «کخبر الواحد»، اين کخبر الواحد، خبر آن أنّ است.
«کخبر الواحد ف الإعتبار»، در اعتبار حجيت مانند خبر واحد است البته اين التزاميش ي قيدي دارد. «إذا کان من نُقل إليه»،

من نقل اليه يعن منقول إليه. اين منقول اليه «ممن يري الملازمه»، قائل باشد به ملازمه «بين رأيه(عليه‌السلام) و بين نقله من
الأقوال»، بين آن اقوال که ناقل نقل کرده، آنوقت ناقل اجماع اقوال فقها را بالاجمال نقل مکند يا بالتفصيل. بالاجمال. يعن در

ي کلمه مگويد «إتفق جميع العلما»، اقوال همه علما را به صورت اجمال نقل مکند.



«وما نقل»، ناقل او را «من الأقوال»، اقوال فقها را به چه نحوي نقل مکند؟ «بنحو الجمله والإجمال»، که اين بنحو الجمله قيد
براي اقوال است. اقوال فقها را اجمالا نقل مکند. خب پس اين اجماع منقو ل دخول يا التزام مثل خبر واحد است. «وتعمه»،

شامل مشود اين اجمال منقول را، «أدلّة اعتباره»، ادله اعتبار خبر. «وينقسم بأقسامه»، ينقسم اين اجماع منقول، به اقسام
خبر. ما داريم الخبر يا صحيح است يا حسن است، يا موثّق است يا ضعيف. اين چهار قسم تقسيم براي خبر تماماً در اجماع

منقول جريان پيدا مکند. «ويشارکه ف أحامه»، مشارکت دارد.

فاعل يشارک اجماع منقول است. هو يعن اين خبر واحد را در احام که خبر واحد دارد. احام که خبر دارد جميعاً همان
احام را اين اجماع منقول پيدا مکند. «والا»، اين والا، مربوط به آن «إذا کان من نقل إليه ممن يري» است.  «والا»، يعن اگر

«من نقل إليه، ممن لا يري الملازمه»، والا يعن اگر «من نقل إليه ممن لا يري الملازمه»، «لم ين مثله ف الإعتبار«، يعن لمن
ين اسم است و اجماع منقول است.

«لم ين» اين اجماع منقول، مثل خبر واحد در اعتبار. يعن اگر منقول اليه با ناقل اتفاق در مبنا نداشته باشد يعن او قاعده
لطف را قبول دارد منقول اليه قاعده لطف را قبول ندارد. پس او ملازمه را قائل است منقول اليه ملازمه را قائل نيست. اين

اجماع منقول با خبر واحد از نظر مسبب، اعتباري ندارد. «لم ين مثله ف الإعتبار من جهة الحايه»، من جهة الحايه يعن من
جهة المسبب. «وأما من جهة نقل السبب».

حالا مآييم سراغ نقل سببش. بوييم حالائ که اين اجماع منقول من جهة المسبب، مانند خبر واحد نيست من جهة السبب
چطور؟ مفرمايد «وأما من جهة نقل السبب فهو ف الإعتبار بالنسبة إل مقدار من الأموال»، اين در اعتبار به نسبت به مقداري

از اقوال که نُقلت، اين اقوال إليه، يعن به «منقول اليه، عل الإجمال، بألفاظ نقل الإجماع»، اجمالا اقوال را با الفاظ نقل اجماع،
ما إذا نقلت عل آن سبب، در اعتبار نسبت به اين مقدار، «مثل ه، اتفقت جميع العلما، فهو»، يعنگويد «اتفقت الأمه ممثل اين

.ونه نقل شده باشد؟ تفصيلاالتفصيل»، مثل آن است که آن اقوال فقها براي منقول اليه چ

يعن اينجا که اقوال فقها را ناقل اجمالا نقل کرد گفت «اتفق جميع العلماء»، اين مثل اين است که خود منقول اليه اقوال علما را
إليه»، يعن ماقوال علما را ديده باشد. اين ارزش را دارد. آنوقت اگر اين ارزش را داشت، «فلو ض ي ديده باشد. ي تفصيلا

ضم منقول اليه. ضم نخوانيد. منقول اليه ضميمه کند. «ضم إليه» يعن به اين نقل سبب، «مما حصله»، يعن از اقوال که
خودش تحصيل کرده او را.

مثلا ببينيد ابن ادريس يا شيخ طوس اقوال علماي در زمان خودش و قبل از خودش را نقل مکند. منقول اليه مآيد ي مقدار
اقوال بعد از او را هم تحصيل مکند. «فلو ضم إليه مما حصله»، از اقوال که تحصيل مکند او را، «أو ما نُقل بلفظ الإجماع»،

«أو نقل له من أقوال السائرين»، يا اينه باز خودش نمرود تحصيل کند. اقوال سائرين هم برايش نقل بشود. يعن ابن ادريس
آمده اقوال علماي زمان خودش و قبل از خودش را نقل کرده، اين ي. منقول اليه مرود سراغ ي فقيه بعد از ابن ادريس. فقيه

بعد از ابن ادريس هم اقوال علماي در زمان خودش را به لفظ اجماع نقل مکند. منقول اليه مآيد آنچه را که به لفظ اجماع باز
نقل شده او را ضميمه مکند به اجماع ابن ادريس.

«أو نُقل له»، اين نقل در مقابل تحصيل است. يعن خودش نمرود ي ي اقوال را به دست بياورد. اقوال سائرين هم براي او
نقل مشود. يا سائر عبارات يعن «ضم إليه سائر الأمارات»، سائر امارات را اگر ضميمه کند. خب «فلو ضم إليه مما حصله
أو نقل له من أقوال السائرين أو سائر الأمارات»، اگر مقداراً باشد ما همان ضمهاي که گفتيم بايد خوانده شود اگر مقدار باشد
آنوقت ضم مشود و ضم اين مشود به عنوان نائب فاعلش و هر دويش آمده. «فلو ضم إليه مقداراً، أو ضم إليه مقدار»، هر

دويش درست است.



سؤال؟؟؟
گفتيم مانند تفصيل مشود يعن اين که شما به من بوييد تمام آقايان که در آن اتاق نشستهاند گفتند فردا تعطيل، اين مثل اين

است که من بروم و ي ي از آقايان بشنوم. گويا مثل تفصيل مشود نه اينه واقعاً تفصيل است.

«فلو ضم إليه مقدار»،  که «کان المجموع منه»، يعن مجموع از آن اجماع منقول، يعن از اين ضميمهها، از اين مقداري که
ضميمه شده، «وما نقل بلفظ الإجماع»، و آن اجماع منقول که نقل شده، مجموعش اگر به مقدار سبب تام بشود يعن اينها را

همه را وقت کنار هم بذاريم سبب تام براي رسيدن به قول امام بشود، «کان المجموع کالمحصل».

دير واقعاً حدس زده بشود، کان جزاي آن لو ضم است. «فلو ضم کان المجموع کالمحصل»، يعن مجموع آن اجماع که ابن
ادريس نقل کرده، حالا به حسب اين مثال که گفتيم و آن چيزهاي که خود منقول اليه رفته تحصيل کرده و ضميمه کرده به

اجماع منقول ابن ادريس م شود اجماع محصل. «ويون حاله»، يعن حال اين مجموع، «کما إذا کان کلّه منقولا»، کما اينه
کلّش اگر منقول بود، يعن کل اين مجموع منقول باشد، چطورمشمول ادله حجيت خبر واحد است؟ حالا هم که ي مقدارش

منقول است. ي مقدارش هم خودش رفته بدست آورده اين مجموع مشمول ادله حجيت خبر واحد مشود.

«ولا تفاوت ف اعتبار الخبر»، اين ولا تفاوت جواب از اشال مقدّر است. و اشال همان است که در خارج مطلب عرض
کرديم که ادله حجيت خبر واحد شامل آن خبري مشود که خودش اثر شرع داشته باشد. اينجائ که اجماع منقول ابن ادريس

خودش به تنهاي اثر شرع ندارد، پس مشمول حجيت خبر واحد واقع نشود. آخوند جواب مدهد: «ولا تفاوت»، پس اين
لاتفاوت جواب از اين اشال مقدر است. «ولا تفاوت» در اعتبار خبر، «بينما إذا کان مخبر به تمامه»، مخبر به تمامه، يعن تمام

السبب.

آنجائ که مخبر به تمام السبب يعن سبب تام باشد، «أو»، يا «مخبر به، ما له دخل فيه و به قوامه»، مخبر به، چيزي باشد که
دخل دارد، دخالت دارد يعن اثر دارد «فيه»، يعن در سبب، «و به»، يعن به اين مخبر به، «قوامه»، يعن قوام به سبب است.

يعن اين جزء السبب باشد. به طوري که اين اگر مخبر به نباشد سبب تحقق پيدا نمکند. شما ببينيد اگر ي سبب دو جزء
داشته باشد هر جزئش مقوم سببيت سبب است. به طوري که اگر ي جزء نيايد سبب محقق نمشود. بعد مرحوم آخوند دو تا

شاهد مآورد.

«کما يشهد به»، به يعن به اين عدم تفاوت. «حجيته بلا ريبٍ»، حجيت خبر در اين مورد «ف تعيين حال الساعد»، در تعيين
حال ساعد، عرض کرديم مثالش آنجائ است که ي راوي بويد که آن ابوبصيري که فلان روايت را از امام صادق نقل کرده
ابوبصيري است که ثقه است خب همين براي ما حجيت دارد. و همچنين در خصوصيت قضيه واقعهاي که «المسؤول عنها»،

امام از آن قضيه سؤال شده، يعن از امام راجع آن قضيه سؤال کردند.

مثلا امام در ي روايت راجع به قضيهاي حم مکند بعد در ي خبر دير همين راوي که از امام نقل کرده حم را، مگويد
اين حم امام در خصوص اين مورد بوده داريم در بين اين روايات. و غير اين مورد «مما له دخل»، از چيزهاي است که

دخالت دارد در تعيين مرامه، مرام امام(عليه‌السلام) از کلام امام، «و ينبغ التنبيه»، بر اموري. اول اينه «أنّه قد بر»، که مبناي
دعواي اجماع غالباً. غالباً اکثر اجماعات که نقل مشود «هو اعتقاد الملازمه عقلا»، اعتقاد ملازمه روي قاعده لطف است. «و

ه»، يعن قاعده لطف «باطلةٌ»، براي بطلانش چند وجه عرض کرديم: دو تا وجه ذکر کرديم.

پس اين مرود کنار. پس اگر ما ديديم شيخ طوس يعن روي نظر مرحوم آخوند، تمام اجماعات شيخ طوس که روي قاعده
لطف است از نظر مرحوم آخوند اعتباري ندارد. اعتباري ندارد از چه نظر؟ از نظر مسبب. يعن از اين نظر که اجماع شيخ



طوس قول امام و رأي امام معصوم را براي ما بيان مکند، اعتباري ندارد. 2ـ اتفاقاً، يا غالباً مبناي دعواي اجماع اتفاق است
.بحدس رأيه(عليه‌السلام)»، از فتواي جماعت»

«وه غالباً مسلّمة»، يعن غالباً حدس به قول امام زده نمشود چرا؟ چون خيل از فقها بودند که فتواي خودشان را بيان
ر. «کون مبنا»، بياييم سراغ دو قسم ديهم که نوشتهاند همهاش به دست ما نرسيده. «وأم ننوشتند. ثانياً آنهاي ردند در کتابن
العلم بدخول الإمام بشخص ف الجماعه»، علم به دخول امام علم اجمال، بوييم امام در جماعت مجمعين داخل است. يا «علم

برأي امام للإطّلاع بما يلازمه عادتاً»، حدس عادي، نه حدس اتفاق از فتاوا، مفرمايد اين دوتا، «فقليل جداً»، در اجماعات
متداوله، در السنه اصحاب.

«کما لا يخف»، بعد اجماع دخولاش را اصلا مگويد مورد ندارد.  «بل لا ياد يتّفق العلم  بدخوله(عليه‌السلام) عل نحو
الإجمال»، علم به دخول امام به نحو اجمال در جماعت در زمان غيبت اتفاق نمافتد. «وإن احت بالأتشرف بعض الأوحدي

بخدمته»، براي اينه احتمال بدهيم بعض از افراد خدمت امام برسند اما قبلا گفتيم که او از اجماع خارج است. پس ببيند اين
نقل اجماعات که در کتب براي ما مشود، مرحوم آخوند مفرمايد اين از نظر مسبب، بدرد ما نمخورد.

«فلا ياد يجدي»، اين نظريه آخوند در اجمال منقول است. «فلا ياد يجدي نقل الإجماع»، اجماع منقول به درد ما نمخورد.
«إلا من باب نقل السبب»، بله يعن اين ناقلين اجماع، اينچنين نيست که ببينيد نقل مسبب، چطور زراره مگويد قال

الصادق(عليه‌السلام)، براي ما اعتبار دارد. اجماع را اگر بخواهيم از نظر نقل مسبب اجماع منقول را معتبر بدانيم، يعن وقت ابن
ادريس گفت اين مسئله اجماع است يعن کأنّ گفته قال الصادق(عليه‌السلام) کذا.

آخوند مفرمايد نه، اين نقل اجماع براي ما به اين اندازه اعتبار ندارد. پس از باب نقل السبب است. سبب هم بايد بررس کنيم
ببينيم چه مقدار است؟ «بالمقدار الذي اُحرز من لفظه». ي وقت هست که سبب مگويد «اتّفقت الأمه»، ي وقت هست که

لا خلاف بين العلماء»، اين ظهورش در افراد کمتري است. «بما احرز باللفظه»، «بما اکتنف به»، اين باء  باء معيت است يعن»
«مع ماکتنف به»،  با اينه پيچيده مشود به اين نقل، «من حال أو مقال»، قرينه حاليه و مقاليه. «ويعامل معه»، يعن با اين نقل

سبب به ضميمه اين قرائن که ملزم به او شده، «يعامل معاملةً محصل».

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


