
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد دوم »

در تاریخ ۰۶ آبان ۱۳۷۵

امارات
جلسه 30 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«وکون موارد الحاجه اذا قول اللغوي أکثر من أن يحص لإنسداد باب العلم بالتفاصيل المعان غالباً بحيث يعلم بدخول الفرد
المشوک أو خروج وإن کان المعنا معلوماً ف الجمله لا يوجب اعتبار قوله».

عرض کرديم که مرحوم آقاي آخوند براي حجيت قول لغوي پنج دليل ذکر کردند و هر پنج دليل را مورد مناقشه قرار دادند. برای
دليل پنجم از راه ادعاي انسداد وارد شدند. ما ي انسداد کبير داريم و ي انسداد صغير. انسداد کبير همان انسداد معروف

است و مقدمات دارد و نتيجه آن مقدمات حجيت مطلق ظن است.

حجيت ظن از هر طريق بوجود بيايد، اما اگر مقدمات چيديم و از مقدمات استفاده کرديم حجيت ظن از راه خاص که بوجود
بيايد، از آن به انسداد صغير تعبير مکنيم. بعض براي حجيت قول لغوي از راه انسداد صغير وارد شدند به اين بيان: مگويند
که ما نسبت به غالب الفاظ علم به معان تفصيليه آنها نداريم. اگر ما ملّف بشويم به اينه بايد علم پيدا بنيم به معان تفصيليه
الفاظ، مگوييم چنين چيزي امان ندارد. ما و باب علم نسبت به معان تفصيليه الفاظ، غالباً منسد است. خب حالائ که باب

علم منسد شد، اينجا اگر بوييم در همه موارد اصالةالبراءة جاري بنيم، اين نمشود.

 چون همانطوري که در انسداد کبير مگويند، اصالةالبرائة اگر ما بخواهيم در هر حم شرع که ش داريم شارع مقدس
واجب کرده يا نه، حرام کرده يا نه، بخواهيم اصالةالبراءة را جاري کنيم، اين دو تا محذور لازم دارد. ي اينه مستلزم خروج از

دين است، دوم اينه مستلزم مخالفت قطعيه است؛ لذا اصالةالبراءة نمشود جاري بشود. اصالةالإحتياط اگر بخواهيم جاري
کنيم، آن هم مستلزم عسر و حرج در دين است و از آن طرف ترجيح مرجوح بر راجح هم قبيح است؛ نتيجه اين مقدمات اين

به ي اگر ظن يعن ،نيست غير از عمل کردن به ظن ه الفاظ منسد است راهتفصيلي که باب علم به معان شود که حالائم
معناي پيدا کردي، ظن براي ما معتبر باشد و چون قول لغوي براي ما مفيد ظن است، پس قول او براي ما حجيت دارد. اين

دليل را از آن به انسداد صغير تعبير مکنند.

مرحوم آقاي آخوند مفرمايد: که آيا شما با فرض انفتاح باب علم به احام بحث مکنيد يا بدون فرض انفتاح باب علم به
احام؟ يعن روي فرض انسداد؟

مرحوم آخوند م فرمايد: که اگر شما ادعا کنيد باب علم و علم در احام شرعيه مفتوح است و مسئله روي فرض انفتاح باب
علم است، اشال اين است که اين مقدمات که شما براي انسداد صغير بيان کرديد اين قابل قبول نيست.

مقدمه اول درست است که در مقدمه اول، ما مآييم ادعا مکنيم علم به معان تفصيليه لغات منسد است، اما اينه آمديد گفتيد

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/57
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اگر بخواهيد برائت جاري کنيد اگر بخواهيد احتياط جاري کنيد، اين مستلزم محذور است، ما قبول نداريم، چون روي فرض
انفتاح باب علم به احام، اين مقدمات تماميت ندارد.

در نتيجه در اين مورد به طريق اول است. يعن در اين مورد در باب معان لغات اصالةالبراءة را اگر جاري کنيم هيچ محذوري
لازم نمآيد. به عبارت سادهتر، مرحوم آخوند مفرمايد: شما خيال مکنيد که باب انسداد ي مقدمه دارد؟ خير. باب انسداد

چند مقدمه دارد. مقدمه اولش را ما مپذيريم که باب علم به معان تفصيليه الفاظ منسد است. اما مقدمه دوم و سوم، ما قبول
نداريم.

اگر کس بويد که اصالة البراءة جاري مکنيم مگوييم محذوري لازم نمآيد و اگر روي فرض انسداد باب علم به احام
بوييم. بوييم ما انسداد صغير را روي فرض انسداد باب علم به احام قائل مشويم. آخوند مفرمايد: اگر باب علم به احام
منسد شد، يعن دليل انسداد کبير تمام شد، دير نيازي به انسداد صغير نيست، چون اگر دليل انسداد کبير تمام شد، نتيجه اين

مشود ظن از هر راه که محقق شود حجيت دارد چه از راه قول لغوي، چه از راه قول غير لغوي.

بنابراين خلاصه جواب مرحوم آخوند اين شد که شما که ادعاي انسداد صغير مکنيد آيا با فرض انسداد کبير، يا بدون انسداد
وييم مقدمه دوم و سوم درست نيست. يعنبا فرض انفتاح بخواهيد حرف بزنيد، ما ب کبير. اگر بدون فرض انسداد کبير يعن

جريان اصالة البراءة و جريان اصالةالإحتياط مستلزم محذوري نيست و اگر روي فرض انسداد کبير يعن بوييد مقدمات
انسداد کبير تمام است خب دير وقت که صد آمد نود هم پيش ماست. وقت که شما با انسداد کبير اثبات کرديد که ظن از هر

راه که بوجود بيايد حجيت دارد، دير نيازي به انسداد صغير نداريم.

تا اينجا مرحوم آخوند ادله حجيت قول لغوي را رد کردند، بعد ي اشال و جواب را هم در آخر مطلب مآورند.

اشال

پس جناب آخوند قول لغوي براي ما فايدهاي ندارد اصلا؟ شما که آمديد انار کرديد حجيت قول لغوي را، آيا مخواهيد بوييد
قول لغوي هيچ اعتباري ندارد؟

جواب

مرحوم آخوند مفرمايند خير، ما اين ادعا را نداريم. انسان گاه اوقات بر اثر مراجعه به متون لغت، قطع به معنا پيدا مکند
اين کتاب لغت را مآوريم آن کتاب لغت را مآوريم.

در اثر مراجعه به اين کتب لغت گاه اوقات قطع به معنا پيدا مکنيم و همچنين اگر قطع به معنا پيدا ننيم، لااقل، قطع به ظهور
پيدا مکنيم. يعن متوانيم بفهميم اين لفظ در اين معنا ظهور دارد، حالا آيا اين معنا حقيق است يا مجاز مشهور، او را کاري
نداريم. همين مقدار ما متوانيم استفاده کنيم اين لفظ در اين معنا ظهور دارد و براي فقيه حقيق بودن و اينها لازم نيست. فقيه
وقت مخواهد بر طبق ي روايت فتوا بدهد فقط بايد برايش روشن بشود که اين لفظ در اين معنا ظهور دارد. همين مقدار در

فتوا دادن فقيه کفايت مکند.



توضیح عبارت

،«قول اللغوي اکثر من أن يحص اين «وکون» شروع به بيان دليل پنجم و جواب از دليل پنجم است. «وکون موارد الحاجه إل
اين که موارد احتياج به قول لغوي، «أکثر من أن يحص» است يعن ما چقدر روايت داريم که براي فهمش بايد مراجعه کنيم به

قول لغوي، اين مسلّم است. چرا حالا بايد به قول لغوي مراجعه کنيم؟ چون علم نداريم. «لإنسداد باب العلم بتفاصيل المعان
غالباً»، باب علم به معان آن هم من أهل التفصيل غالباً منسد است.

مگوييم تفاصيل معان يعن چه؟ «بحيث يعلم بدخول الفرد المشوک أو خروجه»، علم به دخول يا خروج فرد مشوک پيدا
کنيم مثلا ببينيد ما نمدانيم که صعيد با صاد آيا معنايش مطلق وجه الأرض است؟ يعن هرچه که روي زمين است از خاک و

غير خاک به آن مگويند صعيد، سن هم به آن مگويند صعيد، يا اينه نه، صعيد معنايش خاک است تراب خالص.

اينجا اجمالا معنا را مدانيم معناي اجمال اين است که کلمه صعيد به آتش نمگويند. صعيد را به هوا نمگويند. صعيد
معنايش اجمالا مردد بين اين دوتا است. اما اينه ما اجمالا مدانيم کفايت نمکند. براي اينه ما آن فرد مشوک را الان در آيه
آمده، «فتيمموا صعيداً طيباً»، آيا سن مصداق صعيد هست؟ اين فرد الآن براي ما مشوک است. آيا سن را داخل کنيم در

معناي صعيد يا خارج کنيم در معناي صعيد؛ دانستن تفصيل معنا اين خصوصيت را دارد که انسان علم به دخول فرد مشوک
يا خروجش پيدا مکند.

«وإن کان المعنا»، ولو اينه معنا اجمالا براي ما معلوم باشد. «لا يوجب إعتبار قول»، اين لا يوجب خبر آن کون است. «وکون
موارد الحاجه»، اينچنين، «لا يوجب اعتبار قوله»، موجب اعتبار قول لغوي نمشود. يعن شما از راه انسداد صغير نمتوانيد

اينجا عبارت ي ،«ام کما لا يخفآيد معتبر کنيد. «مادام إنفتاح باب العلم بالأحکه از راه قول لغوي بدست م ّخصوص ظن
خورده مشوش است. اين مادام، دام، يعن ثبت. يعن در ظرف که «ثبت انفتاح باب العلم بالأحام»، اگر به جاي مادام انفتاح

بود، «ف ظرف ثبوت انفتاح باب العلم»، عبارت خيل روشنتر بود.

يعن در فرض که باب علم به احام مفتوح است، آنجا بطلان اين دليل روشن است. براي اينه م‌گوييم که دليل انسداد فقط
اين نيست که ما بوييم علم داريم اينه باب علم به معان لغات منسد است، دوتا مقدمه دير هم دارد. بايد بوييم جريان اصالة
البراءة مستلزم محذور است در حال که در اينجا مستلزم به محذور نيست. جريان اصالة الاحتياط مستلزم محذور است. اينجا
هيچ مستلزم عسر و حرج و اينها نيست، پس چون اين دوتا مقدمه ديرش جريان ندارد، لذا ما مگوييم اين دليل انسداد صغير

بدرد نمخورد.

ام را يا علم داريد يا دليل علماکثر اح باب علم مفتوح است يعن ام مفتوح است، وقتشما اگر گفتيد که باب علم به اح
داريد پس مشل نداريد حالا شما احتياط که نمخواهيد بنيد يا اصالة البراءة از احام نمخواهيد جاري بنيد. يعن در اينجا

که م‌گوييم مستلزم به محذور نيست، يعن اصلا انتفاع موضوع دارد. شما وقت مگوييد باب علم به احام مفتوح است،
يعن من راه دارم براي اينه علم پيدا کنم به احام شرعيه يا دليل علم. پس دير جاي براي جريان اصالة البراءة يا اصالة

الإحتياط نيست.

انسداد در فرض است که ما بخواهيم اينها را جاري کنيم، اما مانع وجود داشته باشد مانعش همان خروج از دين يا مخالفت
قطعيه نسبت به اصالةالبراءة و عسر و حرج نسبت به اصالة الإحتياط است. اين دليل که مرحوم آخوند بيان کردند جواب از آن
روشن مشود که مرحوم آخوند دليل را به همين نحو که م‌خواهند بويند که مستشل بخواهد مقدمات انسداد را در باب الفاظ

بياورد، آخوند هم مخواهد جلوي اين را بيرد. اما دو بيان دير هم براي اين دليل وجود دارد. براي اين دليل انسداد صغير در



مباحث خارج اصول دو بيان دير کردند که طبق آن دو تا بيان دير جواب مرحوم آخوند وارد نيست.

مرحوم آخوند مگويد: مستدل معتقد است ما مقدمات انسداد را در باب معان الفاظ معان تفصيليه جاري مکنيم، جواب اين
است که نه، آن مقدمه دوم و سوم و اينها در اينجا جريان پيدا نمکند. اين در صورت انتفاح است.

«ومع الإنسداد»، در صورت انسداد، حالا اگر روي فرض انسداد شما بياييد، «کان قوله معتبراً» يعن قول لغوي معتبر است،
«إذا أفاد الظن»، اگر افاده ظن کند، «من باب حجية مطلق الظن»، از باب حجيت مطلق ظن. «و إن فُرِض»، خب اين هم که
همان است که عرض کرديم اگر شما انسداد کبير را بپذيريد، دير نيازي به انسداد صغير نيست. روي انسداد صغير نتيجه اين
مشود مطلق ظن حجت است. ياش هم اين ظنّ است که از راه قول لغوي بدست مآيد، پس دير مجدداً براي حجيت ظن

به قول لغوي نيازي به انسداد صغير نداريم.

«وإن فرض»، و اگر چه که فرض شود، «إنفتاح باب العلم باللغاة»، فرض شود انتفاح باب علم به لغات، «بتفاصيلها»، به
تفاصيل آن لغات «ف ما أدي المورد»، يعن در ما اداي مورد مشوک، بوييم در غير اين مورد مشوک در غير کلمه صعيد،

ما نسبت به بقيه الفاظ نسبت به معان تفصيليه آنها علم داريم. آخوند مفرمايند: اگر کس بيايد در باب معان الفاظ ادعاي
انفتاح بند بويد باب علم به معان باز است، اما از آن طرف ادعاي انسداد کبير داشته باشد، با ظن که به قول لغوي پيدا

مکند حجيت دارد.

اين ي بيان است که در کلمات بعض از بزرگان در شروح کفايه وجود دارد. در آن فرض اولش، که مرحوم آخوند فرمود: اگر
باب علم به احام شرعيه مفتوح باشد، دير اين انسداد صغير پيش نمآيد، آنجا ي بيان دوم هم در اينه چرا پيش نمآيد؛

چرا اگر باب علم به احام شرعيه مفتوح باشد، يعن ما قائل به انفتاح باب علم و علم بشويم، چرا اين انسداد صغيري که اينها
ادعا کردند اين درست نيست؟ آن بيان که ما عرض کرديم طبق بيان است که مرحوم آقاي حيم در حقائق الأصول دارد، اما

ي بيان ديري هم در منته الدرايه دارد، حالا آن بيان را خودتان مراجعه بفرماييد ببينيد که آن بيان درست است يا اينه درست
نيست.

آن بيان اول که مرحوم آقاي حيم مفرمايد: که در فرض انفتاح باب علم به احام آن مقدمات انسداد صغير، يعن مقدمه دوم
و سوم که بوييم اصالة البراءة و اصالة الإحتياط که او اصلا جريان ندارد. وقت مقدمات تمام نشد، اصلا دليل انسداد ناتمام

مشود.

ما ي ظن خاص داريم ي ظن مطلق داريم. ي مطلق ظن داريم ي ظنّ که از راه خبر واحد مثلا بدست بيايد. اين فرقش
در اين است شما مگوييد ظن که از راه خبر واحد بدست بيايد اين را ما به آن مگوييم ظن خاص. دليل که مآيد اين خبر
واحد را حجت مکند آن دليل مآيد اين ظن خاص را حجت مکند، در مقابلش دليل انسداد است. دليل انسداد مآيد مطلق

ظن را حجت قرار مدهد يعن ظن از راه که بدست مآيد چه از راه خبر واحد چه از راه قول لغوي چه از غير اينها.

دليل انسداد مطلق ظن را حجت مکند بعد آنها به ي ادله دير خارج مشود. دقت بفرماييد دليل انسداد در مورد ظن مشوک
است. ما ظنّ را که ش داريم حجت است يا نه، دليل انسداد مآيد آن را حجت مکند، اما در ظن قياس دليل قطع بر عدم

اعتبارش داريم. دليل داريم که ظن که از راه قياس بيايد حجيت ندارد. ما علم به معان الفاظ را براي چه مخواهيم؟ شما که
مگوييد دو مقوله است؟ براي اينه احام را بفهميم.

آخوند مفرمايد: وقت باب علم و علم نسبت به احام شرعيه مفتوح است، دير اصلا اين مقدمات انسداد در اينجا در قول



لغوي جاري نمشود. دير ما اصلا نوبت به اصالةالبراءة نمرسد، چون علم داريم نسبت به احام شرعيه، ش دير نداريم تا
اصالة البراءة و اصالة الإحتياط را جاري کنيم.

معان الفاظ براي اينه برسيم به احام شرعيه، و الا ما قول لغوي را نمخواهيم همينطوري حجت بنيم تا بوييم با قطع نظر از
اينه زمينه براي احام شرعيه باشد. ما نمخواهيم آن را اينطوري حجت بنيم. مخواهيم ببينيم آيا فقيه متواند به قول لغوي

براي استنباط احام شرعيه استدلال کند يا نه؟

ر اثري ندارد. اصلار انسداد صغير ديدي ام شرعيه مفتوح است، اصلانسبت به اح فرمايد: اگر باب علم و علمآخوند م
دير جاري نمشود تا ما بياييم نتيجه بيريم.

«نعم»، حالا ي استدراک مکند. مفرمايد استدراک اين است. اگر ي دليل خاص بيايد ظن حاصل از قول لغوي را حجت
قرار بدهد. آنوقت مفرمايد دليل انسداد صغير متواند حمت تشريع اين حجيت باشد؛ مثلا اگر ي روايت گفت قول لغوي

حجت است. فرض مکنيم چنين روايت نداريم. اگر روايت گفت قول لغوي حجت است، ما از اين روايت استفاده مکنيم که
دليل انسداد صغير، آخوند مفرمايد: آنوقت حمت براي تشريع حجيت است.

چرا حمت است و علّت نيست؟ فرق بين حمت و علت اين است: اگر انسداد را ما علت بيريم، علت دائر مدار محال بودن
علم است. يعن مگوييم چون علم محال است، منسد است، پس ظن به قول لغوي معتبر است. بنابراين اگر در ي جا شما
توانستيد علم به ي معناي پيدا بنيد، آنجا ظن به قول لغوي حجت نيست، در حال که آن دليل که قول لغوي را حجت قرار

ان نداشته باشد،  پس اگر دليله امان داشته باشد يا اينه علم امگويد ظن به قول لغوي حجت است، اعم از ايندهد، مم
اينچنين بيايد، اين بحث فرض است، اگر دليل چنين آمد که قول لغوي حجت، چون اين دليل اطلاق دارد اين دليل مگويد قول

لغوي حجت است. چه براي شما امان علم باشد چه امان علم نباشد.

نتيجهاش اين مشود که دليل انسداد صغير نسبت به اين دليل حجت عنوان حمت را دارد، يعن شارع روي اين جهت که غالباً
علم به معان منسد است، آمده قول لغوي را حجت قرار داده است، اما اين حمت است و الا اگر در ي موردي علم هم امان

داشته باشد، با ظن به قول لغوي را روي اين فرض حجت قرار داده است.

«نعم، لو کان هناک دليل الإعتبار»،  اگر دليل بر اعتبار قول لغوي داشته باشيد، يعن دليل خاص. «لا يبعد أن يون إنسداد باب
العلم بتفاصيل اللغاة موجباً له عل نحو الحمه»، بعيد نيست که انسداد باب علم به تفاصيل لغات موجب باشد «له»، يعن براي

اين اعتبار، «عل نحو الحمه لا العلّة»، چرا مگويد حمت؟ براي اينه با اطلاق آن دليل اعتبار منافات پيدا نند. اگر انسداد
بخواهد علت باشد فقط در چه صورت حجت است؟ عدم امان علم. در صورت که اطلاق آن دليل مگويد چه امان علم باشد

چه نباشد.

ال کرديد، «علال و جواب اين است که «لا يقال»، جناب آخوند شما که همه ادله حجيت قول لغوي را جواب داديد و اشاش
هذا» بنابرين بيان، «لا فائدة ف الرجوع إل اللغة»، آخوند جواب مدهد: «فإنّه يقال، مع هذا»، با وجود اينه اين ادلّه مخدوش

است، «لا تاد تخف الفائده ف المراجعه إليها»، فائده در مراجعه به لغات و لغت مخف نيست. چون دو فائده دارد:

1ـ «فإنّه ربما يوجب القطع بالمعن»، شما گاه اوقات با مراجعه به چند لغت، نسبت به معناي لفظ قطع پيدا مکنيد.

اول بحث هم ما به شما گفتيم اگر قطع پيدا کرديد به ظهور اين لفظ در ي معنا، بايد به قطع خود عمل کنيد.



2ـ «و ربما يوجب القطع بأنّ اللّفظ ف المورد ظاهر ف معنا»؛ گاه قطع به معنا پيدا نمکنيد قطع به ظهور پيدا مکنيد.
که تراب خالص ظهور در معناي حقيق لفظ صعيد را گفتند ظهور دارد در تراب خالص، اما اين نيد وقتدانيد يقين پيدا بم

يا مجازي، اين را تشخيص نمدهيد. قطع پيدا مکنيد «بأنّ اللفظ ف المورد»، ظاهر در معنائ است بعد از ظفر به آن معنا و به
غير آن معنا در لغت. يعن بعد از اينه در لغت چند تا معنا را ديديد، بعد مفهميد که اين لفظ در اين معنا ظهور دارد.

«وإن لم يقطع بأنّه حقيقةٌ فيه أو مجاز»، ولو به اينه قطع پيدا ننيد به اينه لفظ، حقيقت در آن معناست يا مجاز. «کما اتفق
کثيراً»، گاه اوقات ي معنا،معناي مجازي مشهور است، و لفظ نسبت به آن معناي مجازي مشهور ظهور دارد. ظهور

اختصاص به معناي حقيق ندارد گاه لفظ در معناي مجازي ظهور پيدا مکند. بعد مرحوم آخوند مفرمايد که آيا اين مقدار
هم براي فقيه فايدهاي دارد؟ مفرمايد: «وهو يف ف الفتوا»، در اين هو، يعن ظهور، که قطع به ظهور. قطع به ظهور در فتوا

کفايت مکند. همين مقدار که فقيه قطع پيدا کرد که اين لفظ ظهور در اين معنا دارد متواند بر طبقش فتوا بدهد.

به هر حال لفظ در معناي حقيق ظهور دارد، در معناي مجازي هم متواند ظهور داشته باشد. مخواهيم اين را بوييم ظهور
اختصاص به معناي حقيق ندارد. ي مسئله خيل روشن است در اصول فقه هم مرحوم مظفر مرر اين مسئله را بيان کرد.

حجیت اجماع منقول

فقيه آمد براي ما ي اگر ي کنند تحت اين عنوان است که آيا اجماع منقول به خبر واحد يعنر را که بيان مفصل دي
اجماع را نقل کرد، آيا همانطوري که مطلق خبر واحد حجيت دارد و بعداً مآييم بيان مکنيم، اجماع منقول به خبر واحد هم
حجيت دارد يا حجيت ندارد؟ مرحوم آخوند مفرمايند: قبل از اينه وارد اين بحث بشويم چندتا مطلب را بايد بيان کنيم. اولين

مطلب ملاک حجيت اجماع و انواع اجماع است.

ملاک حجیت اجماع

ي از فرقهاي اساس بين عامه و خاصه در همين مسئله است، خاصه اجماع را حجت مداند چون از راه اجماع ما قول
معصوم عليه السلام را بدست مآوريم؛ اما به خلاف عامه، که آنها براي اجماع، اصالة قائلند. ما براي اجماع اصالت قائل

نيستيم.

.ف4ـ اجماع تشر ،3ـ اجماع حدس 2ـ اجماع لطف ،فرمايد: اجماع چهار نوع داريم: 1ـ اجماع دخولم

اجماع دخول

اجماع دخول يعن آنجائ که کس ادعاي اجماع مکند و علم اجمال به دخول معصوم عليهالسلام در بين مجمعين دارد. علم
اجمال دارد که ي از اين افرادي که در ميان مجمعين وجود دارند معصوم عليهالسلام است.

شرط اجماع دخول اين است که چند نفر مجهول النسب بايد در بين اين مجمعين وجود داشته باشند. حت وجود ي نفر
مجهول النسب کاف نيست. چون اگر ي نفر مجهول النسب باشد همان متعين مشود که امام است و اين دارد قول امام را



نقل مکند مثل آن روايت که زراره مثلا از امام نقل مکند آن دير از اجماع خارج مشود. اگر زراره بويد قال الصادق عليه
السلام کذا، چطور از اجماع خارج است؟

آنجائ که مجمعين ي نفرشان مجهول النسب باشد آن هم مثل همان صورت است از اجماع خارج است. بنابراين در اجماع
دخول بايد چند نفر مجهول النسب باشد و ناقل اجماع، علم اجمال به وجود امام معصوم عليهالسلام در ضمن مجمعين داشته

باشد و معمولا آنهاي که مگويند «اتّفقت الامه» يا «إتّفق المسلمون عل کذا»، اين الفاظ ظهور در همين اجماع دخول دارد.

اجماع لطف

قسم دوم اجماع لطف است که شيخ طوس پايهگذاري کرده است. در اجماع لطف از راه قاعده لطف ما قول معصوم عليه
السلام را بدست مآوريم، قاعده لطف اين است که مگوييم از باب اينه بر امام عليه السلام لطف به امت واجب است. اگر

در ي زمان همه علما ي نظري دادند و اين نظر بر خلاف واقع باشد، از باب اينه بر امام عليهالسلام رعايت مصلحت مردم
و مردم را سوق دادن به آنچه که مصلحت آنهاست، لازم است امام بايد به ي نحوي نظر مخالف را به اين مجمعين القاء بند و

لو به ذهن ي کس ي نظر مخالف را قرار بدهد، اما اگر ديديم در ذهن هيچکس نيست همه فقها در ي زمان، در ي اصل
اتفاق نظر کردند از باب قاعده لطف ما مفهميم قول امام عليهالسلام هم مطابق همين است.

اجماع حدس

سوم، اجماع حدس است. در اجماع لطف تقريباً ملازمه عاديه بين قول مجمعين و قول امام عليهالسلام است، يا ملازمه عقليه،
چون قاعده لطف ي قاعده عقل است، اما در حدس، مگوييم که اگر جماعت از فقها که اينها با مذاق شريعت اطلاع دارند بر

مذاق شريعت، اينها آمدند ي نظري را دادند، انسان حدس مزند که رئيس اينها هم همين نظريه را دارد.

شما ببينيد اگر در ي قوم، شما برويد در ي شهري، ببينيد همه اين شهر ي حرف مزنند. خب شما حدس مزنيد که
رئيس اينها هم همين حرف را دارد، معمولا اگر مرئوسين همه ي نظري را داشته باشند، انسان حدس به قول رئيس و امام آن
قوم مزند. حالا اين حدس، «گاه بنحو عادي» است يعن عادتاً انسان اين حدس را مزند، گاه بنحو صدفه و اتفاق است

.خودش دو جور است. يا اجماع عادي يا اجماع اتّفاق ،که لذا اجماع حدس

اجماع تشرف

قسم دير اجماع تشرف است. ما داريم بعض از فقها در اثر اينه قسمتشان مشد و تشرف پيدا مکردند خدمت حضرت و
نظري را از حضرت جويا مشدند بعد آن حم شرع را به صورت اجماع بيان مکردند، از باب تقيه و اينها. اين اجماع را به

آن مگوييم اجماع تشرف، اما روشن است که اجماع نيست اين را لفظاً به آن اجماع مگويند.



توضیح عبارت

«الإجماع المنقول بخبر الواحد حجةٌ عند کثيرٍ من من قال بإعتبار الخبر الخصوص»، اين اجماع در نزد کثيري که قائل به
حجيت خبر واحد بالخصوص هستند حجت است، «من جهة أنّه»، يعن اجماع منقول، «من أفراده» از افراد خبر واحد است.
«من دون أن يون عليه»، بدون اينه بر اين اجماع منقول دليل خاص باشد، با همين دليل خاص که خبر واحد حجت شده

اين هم حجت شده. «فلابدّ اعتباره» چارهاي نيست در اعتبار اجماع منقول، «من شمول ادلّة اعتباره له»، که بوييم ادله اعتبار
خبر واحد شامل مشود «له» يعن اجماع منقول را، حالا يا به شمول آن ادله يا اطلاق آن ادله «و تحقيق القول» در اجماع

منقول «يستدع» رسم اموري را.

«الأول، إنّ وجه الإعتبار الإجماع»، ملاک وجه اعتبار ملاک حجيت، «هو القطع برأي الإمام عليه السلام، ومستند القطع به»،
مستند قطع به رأي امام، «لحاک»، براي حاک اجماع، بنابر آنچه که از کلمات علماء روشن مشود، چهارتا است. 1ـ «هو

علمه بدخوله»، علمه يعن علم حاک «بدخوله عليه السلام ف المجمعين شخصاً»، شخص امام در ضمن مجمعين است «و لم
يعرف عيناً»، اما عيناً مشخص نيست، يعن حاک علم اجمال دارد. حالا از چه راه علم اجمال پيدا کرده آن ي مطلب

ديري است.

.گذاريم اجماع دخولدو، که اسمش را م .پيدا کرده که امام عليه السلام داخل در مجمعين است. اين ي علم اجمال حاک
2ـ «أو قطعه بإستلزام ما يح»، يا قطع حاک بإستلزام آنچه که حايت مکند او را، يعن آنچه که حايت مکند مستلزم
«لرأيه»، لرأي الأمام عليه السلام از عقلا. ملازمه عقليه است از باب لطف که توضيح داديم. «أو عادتاً أو اتفاقاً بالجهة حدس

رأيه»، اين مشود اجماع حدس. حدس بزند رأي امام يا عادتاً حدس مزند يا تصادفاً حدس مزند.

«عادتاً» مثل همان مثال که عرض کردم وقت تمام اهل ي شهر ي نظري را دادند، آدم متواند عادتاً بويد رئيسشان هم
همين نظريه را دارد. اما اتفاقاً گاه اوقات براي ي ناقل اجماع وقت مبيند هفت هشت تا از بزرگان درجه ي فقهاي اماميه
همه ي نظريه را دارند، اين از قول اينها حدس به قول امام مزند اتفاقاً و تصادفاً. «وإن لم تن ملازماً»، ولو اينه ملازمهاي

نيست. «بينهما»، بينهما يعن بين آنچه که حايت مکند و بين قول امام عقلا و لا عادتاً» بعد مفرمايد «کما هو طريقة
المتأخرين ف دعوي الإجماع»، طريقه متأخرين در دعواي اجماع همين است.

شيخ هم در رسائل داشت که متأخرين قائل به حدس هستند. مبناي (ي وقت اگر سؤال کردند مبناي متأخرين در باب اجماع
چيست؟ متأخرين حدس هستند. «حيث إنّه مع عدم الإعتقاد بملازمة العقليه»، اينها اعتقاد به ملازمه عقليه ندارند. «و لا الملازمة
العاديه»، اعتقاد به ملازمه عاديه هم ندارند غالباً. «وعلم بدخول جنابه»، (جناب امام عليه السلام) در مجمعين هم ندارند. «وعدم

العلم بدخول الإمام»، با وجود اينه ملازمه را انار مکنند. علم به دخول امام هم ندارند مآيند حايت اجماع مکنند پس
معلوم مشود که اينها نسبت به قول امام حدس دارند.

«کما أنّه يظهر»، پس مرحوم آخوند مفرمايد ما طريقه متأخرين را از اين راه مفهميم. بعد مفرمايد از کجا بفهميم که اجماع
دخول است. مفرمايد «يظهر ممن اعتذر عن وجود المخالف بأنّه معلوم النّسب»، اگر ي کس بيايد ادعاي اجماع بند بعد به
او بوييم فلان، با اين اجماع، زيد مخالف است. بوييم مخالفت زيد ضرري به من نمرسد چون زيد معلوم النسب است اين

معلوم مشود که اين قائل به اجماع دخول است. «يظهر ممن اعتذر عن وجود المخالف»، به چه عذر مآورد بأنّه، يعن بأنّ
اين مخالف معلوم النسب.

«يظهر أنّه استند ف دعوي الإجماع إل العلم بدخوله»، و علم به دخول امام دارد. «و ممن اعترض بإنقراض عصره»، روي



قاعده لطف، اگر علماي ي زمان اجماع کردند پس اگر عالم اهل ي زمان دير بوده است و در اين زمان که علما اتفاق
دارند عصر او منقرض شده است، مخالفت او ضرري به قاعده لطف نمرساند. آن کس که اعتراض بياورد «بانقراض

عصره»، استنناد به قاعده لطف کرده، مفرمايد: اينها علائم هست «هذا مضافاً إل تصريحات فقها بذل»، خودشان تصريح
مکنند به اينه اين اجماع دخول است يا غير دخول، از الفاظ اجماع هم استفاده مشود «عل ما يشهد به»، مشاهده کلمات

اينها «وربما يتّفق لبعض الأوحدي وجه الآخر»، اين هم اجماع تشرف است.

وجه چهارم اجماع است «من تشرفه برؤيته عليه السلام»، خدمت امام مرسيد «و أخذه الفتوا من جنابه»،  فتوا را از امام
مگرفت «و إنّما لم ينقل عدل»، نمآمد بويد امام فرموده، مگفت اجماع داريم «بل يح اجماع لبعض دواء الإخفاء»، دواء

الإخفاء ياش تقيه است. اين از باب تقيتاً يا از باب اينه او را تذيب ننند، چون به حسب روايات داريم هر کس ادعاي
رؤيت کرد، تذيبش کنيد اين براي اينه گرفتار تذيب نشود، از آن طرف مخواهد حم واقع را هم بيان بند مگويد

اجماع است اين مسئله.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


