
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد دوم »

در تاریخ ۰۵ آبان ۱۳۷۵

امارات
جلسه 29 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«فصل قد عرفت حجيت اللام ف تعيين المرام».

مرحوم آقاي آخوند در بحث گذشته و مباحث گذشته ي بحث کبروي داشتند. ظواهر، حجيت دارند «و کل ظاهرٍ حجه»، در
اين فصل مورد بحث صغروي است و آن اين است که ما از چه راه تشخيص بدهيم که آيا لفظ داراي ظهور هست يا داراي

ظهور نيست؟ مسئله را به طور کل چهار قسم مکنند: قسم اول مفرمايند: گاه اوقات از راه قطع، يقين پيدا مکنيم به ظهور
ي لفظ در ي معنا، يقين پيدا مکنيم که ي لفظ در ي معنا ظهور دارد. اين قسم اول، روشن است.

قسم دوم که اين صورت دوم مجموعاً سه صورت است که با صورت اول چهار صورت مشود.

قسم دوم اين است که قطع به ظهور ي لفظ در ي معنا پيدا ننيم. ظهور لفظ در ي معناي را احراز ننيم. آنوقت اين سه
صورت دارد:

1. عدم احراز بخاطر احتمال وجود قرينه است احتمال وجود قرينهي متّصله.
2. يا اين عدم احراز به خاطر احتمال قرينيت موجود است چيزي که وجود دارد، قرينه است.

3. عدم احراز به خاطر جهل به معناي لغوي و عرف موضوع له باشد.

صورت اول

آنچه که مهم است حم بيان اين سه صورت است: ي صورت اين شد که بوييم انسان احراز نمکند معناي ظاهر را، و منشأ
اين عدم احراز اين است که احتمال وجود قرينه را مدهد. متلم م گوید: «رأيت اسداً». ما احراز نمکنيم که اسد ظهور در

چه معناي دارد، چون احتمال مدهيم به قرينه «يرم» دنبالش آورده باشد و آن قرينه به ما نرسيده باشد.

نظریه اول

در چنين موردي بايد چار کنيم؟ مرحوم آخوند مفرمايند: که در چنين موردي که ما ش داريم در وجود قرينه و عدم وجود
قرينه اصل عدم القرينه است. اصالة عدم القرينه را جاري مکنيم و با اصالة عدم القرينه حم مکنيم که «اسد» ظهور در

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/57
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


حيوان مفترس و معنای بدون قرینه دارد.

آنوقت مرحوم آخوند ي بحث فن دارند وآن اين  است که ما در مواردي که ش داريم در اينه آيا قرينه متصلهاي وجود
داشت يا وجود نداشت، آيا اول ما بايد اصالة عدم القرينه را جاري کنيم؟ بوييم اصل اين است که قرينهاي نيست و بعد از
اينه ما اصالة عدم القرينه را جاري کرديم، اصالة الظهور را بياوريم حاکم بنيم. بوييم حالائ که قرينه وجود ندارد همان

اصالةالظهور و حجيت ظهور را حالا پياده بنيم. اين ي نظريه است.

نظریه دوم

نظريه دوم اين است که نظريه شيخ انصاري عليه الرحمه است در کتاب رسائل. شيخ فرموده است: تمام مصاديق اصالة
الظهور هستند که ي اصالة الحقيقه است و ي اصالة العموم است و ي اصالة الإطلاق است. اين اصالة الإطلاق و

اصالةالعموم و اصالة الحقيقه اينها همه مصاديق اصالةالظهور هستند، که تمام اينها برگشت مکند به ي اصل عدم به نام
اصالة عدم القرينه عل التخصيص، اصالة الإطلاق يعن اصالة عدم القرينه عل اصالةالعموم يعن اصالة عدم القرينه. يعن

التقييد، اصالةالحقيقه يعن اصالة عدم القرينه عل المجاز، تمام اين اصول برمگردد به ي اصل عدم به نام اصالة عدم
القرينه.

نظريه سوم

نظريه مرحوم آخوند است. مرحوم آخوند، عس نظريه شيخ را دارند مفرمايند تنها اصالةالظهور را داریم. ما مگوييم قبل از
جاري کردن اصالة عدم القرينه، عقلا اصل را جاري مکنند به نام اصالةالظهور، قبل از جاري کردن اصل عدم قرينه، لفظ
ظهور دارد. به عبارت اخري، شيخ فرمود با جاري کردن اصالة عدم القرينه، لفظ ظهور پيدا مکند، آخوند مفرمايد: قبل از
جاري کردن اصالة عدم القرينه، لفظ داراي ظهور هست و لذا مرحوم آخوند مفرمايد: ما اصلا نيازي به اصالة عدم القرينه

نداريم، همان اصالةالظهور ما را کفايت مکند.

ثمره بين فرمايش مرحوم شيخ و مرحوم آخوند عليهم الرحمه، در اين ظاهر مشود: شيخ که مفرمايد ما هستيم و اصالة عدم
القرينه در مواردي که ش داريم آيا قرينه وجود دارد يا نه، بايد برويم تفحص کنيم از وجود قرينه و بعد از يأس  از قرينه کلام

را بايد بر ظاهرش حمل کنیم؛ اما طبق فرمايش مرحوم آخوند، نيازي به تفحص نيست، تا لفظ ظاهري در ي معنايش دارد، باید
بر ظاهر حمل کنيد، نيازي به تفحص از اينه قرينه ندارد، چون بلافاصله عقلا اصالة الظهور را جاري مکنند و عقلا چيزي به

نام اصالة عدم القرينه ندارند.

پس در اين مسئله سه نظريه، وجود دارد، ي نظريه مگويند: اينجا اول بايد اصالة عدم القرينه را جاري کرد و دوم
اصالةالظهور؛ نظريه دوم اين است که ما فقط نياز به اصالة عدم القرينه داريم که شيخ اختيار فرموده‌اند و نظريه سوم اين شد

که ما فقط نياز به اصالة الظهور داريم، اصل در بين عقلا به نام اصالة عدم القرينه نداريم و اين فرمايش، فرمايش مرحوم
آخوند خراسان است. تا اينجا حم صورت اول را بيان کرديم.



صورت دوم

 يعن صورت اول از اين سه صورت که داريم مگوييم. صورت دوم از اين سه صورت اينه ما ظهور را احراز ننيم بخاطر
احتمال نه وجود قرينه، قرينيت موجود يعن در کلام متلم لفظ وجود دارد، اين لفظ صلاحيت براي قرينيت دارد. مثل

استثناي عقيب جمل متعدّده؛ اگر متلم گفت: «اکرم العلماء والنحويين والأصوليين والأطباء إلا زيداً»، فرض کنيم زيد هم در
ميان همه اين طوائف وجود دارد، استثناء زيد صلاحیت دارد بر اينه برگردد به اين خصوص جمله اخيره و هم صلاحيت دارد

بر همه جمل، برگردد.

اينجا رجوعش به جمله اخيره قطع و يقين است، آيا به بقيه جمل هم رجوع م‌کند يا نه، ما ظهوري را براي بقيه جمل، به
خاطر قرينيت موجود احراز نمکنيم. احتمال مدهيم آنچه که موجود است، قرينيت داشته باشد.

مرحوم آخوند مفرمايد اينجا ما بايد ببينيم که در باب اصالة الحقيقه، مبناي ما چيست؟ عقلا وقت که مآيند اصالةالحقيقه را
جاري مکنند، آيا اصالة الحقيقه را ي اصل تعبدي عقلائ مدانند؟ قطعا تعبدی، عرض کردم اختصاص به شريعت ندارد.

تعبد يعن پذيرش بدون دليل، بوييم عقلا به هنام اينه آيا متلّم معناي حقيق را اراده کرده يا معناي مجازي، اصالة الحقيقه را
جاري مکنند، کاري ندارند که آيا لفظ در معناي حقيق ظهور داشته باشد يا نداشته باشد؟ آيا اصالةالحقيقه ي اصل تعبدي

عقلائ است؛ يعن هر جا ش کردي و دوران بين حقيق و مجازي بود، حمل بر معناي حقيق بن، اعم از اينه لفظ در معناي
حقيق ظهوري داشته باشد يا نه. عقلا کاري به ظهور ندارند. اين ي مبنا است.

مبناي دوم، اين است که اصالةالحقيقه ملاک دارد و ي اصل عقلائ تعبدي نيست. عقلا اگر اصالة الحقيقه را جاري م‌کنند به
اين علت است که لفظ در معناي حقيق ظهور دارد که روي اين بيان دوم اصالةالحقيقه مصداق از اصالةالظهور مشود. اين
دو مبنا وجود دارد، پس کسان که مگويند اصالةالحقيقه ي اصل تعبدي عقلائ است مگويند هيچ ارتباط به اصالةالظهور

ندارد.

کسان که مگويند اصل تعبدي عقلائ نيست، مگويند اصالةالحقيقه مصداق از اصالةالظهور است و از مصاديق اصالة
الظهور است، اين دو مبنا بين اصوليين وجود دارد. مرحوم آخوند مفرمايد: اگر ما مبناي اول را اختيار کرديم که دير روي

مبناي اول حمل لفظ بر معناي حقيق دائر مدار ظهور و عدم ظهور نيست، اينجا لفظ را حمل بر معناي حقيقاش م‌کنيم و اگر
مبناي دوم را اختيار کرديم کلام مجمل مشود، چون در کلام ما ي چيزي وجود دارد که صلاحيت قرينت دارد و جلوي

انعقاد ظهور را مگيرد؛ دير ما نم توانيم اصالةالظهور را جاري کنيم.

صورت سوم (حجیت قول لغوی)

صورت سوم اين است که عدم احراز ظهور، منشأش جهل به معناي لغوي يا معناي موضوع له عرف باشد. مرحوم آخوند
ه آيا وقته به مناسبت همينکنند به اينر ظهوري ندارد. از اينجا شروع مفرمايند اينجا هم مسئله روشن است که کلام ديم

ما جهل داشتيم به ي معناي موضوع له از نظر لغت، آيا قول لغوي حجيت دارد يا حجيت ندارد؟

پنج دليل براي حجيت قول لغوي اقامه شده است، تمام اين پنج دليل را مرحوم آخوند بيان مکنند و رد مکنند. که از این پنج
دليلش اثبات  حجيت قول لغوي را از باب ظن کند و يدليل، چهار دليلش اثبات حجيت قول لغوي را از باب ظن خاص م

مطلق مکند.



دلیل اول

اما دليل اول، سيره عمل عملا است. ما ببينيم علما وقت در معناي لغت به مشل بر م خوردند، به کتب لغت مراجعه
مکردند و وقت با يدير مباحثه و مناظره مکردند، اگر ي کس مخواست ادعاي خودش را اثبات بند از قول لغوي

استمداد مجست، طرف دير او را مغلوب نمکرد نمگفت قول لغوي به درد ما نمخورد. پس اين ي دليل، سيره علماء
است.

دلیل دوم

دليل دوم، سيره عقلاست. الان عقلا در جميع امور، در جميع علوم به اهل لغت مراجعه مکنند و قول لغوي را معتبر مدانند.

دلیل سوم

دليل سوم که فاضل سبزواري آمده بيان کرده است: اجماع قول علماست. ايشان این اجماع را نقل م کنند.

اشال به سه دلیل

مرحوم آخوند مفرمايد اما دليل اول و دوم سيره علما و سيره عقلا، مفرمايد اولا اشالش اين است که اين براي ما فايدهاي
ندارد. سيره عقلا بايد تا زمان معصوم استمرار داشته باشد  و در زمان معصوم سيره محقق باشد «بمرع و منظرٍ من

المعصوم عليه السلام» باشد، اگر معصوم ردع و منع نرده باشد، حجيت دارد و الا اگر منع کند، حجيت ندارد و براي ما
اتصال اين سيره به زمان معصوم روشن نيست.

جواب دوم اين است که حالا برفرض که اين جواب اول را از آن صرف نظر کنيم، مگوييم سيره ي دليل لُب است. در ادله
لبيه بايد به قدر متيقّن اکتفا کرد؛ قدر متيقن اين است که قول ي لغوي براي ما معتبر نيست. اگر شرائط بينه باشد يعن هم تعدّد
در کار باشد و هم عدالت در کار باشد، اين حرف ما قول لغوي را حجت م‌دانيم، به این معنا که دو لغوی باید باشد و هر دو هم

بايد عادل باشند، اين قدر متيقّن است.

خواهد حجت باشد مطلقا حجت است يعنم گوييم اين سيره وقتهست که ما م وقت هميشه قدر متيقن دارد. ي دليل لب
نفر باشد چه دو نفر، چه عادل باشند چه غير عادل. اين اطلاقش است، اما قدر متيقّنش آنجائ ت است، چه يقول لغوي حج

است که شرايط بينه باشد. يعن آنجائ که دير دو نفر باشند، هر دو هم عادل باشند، اين دير براي ما طبق ادله حجيت بينه اين
براي ما يقيناً حجت است. آنوقت مگوييم سيره،  دليل لب است قاعده اين است که در دليل لب و ادله لبيه بايد به قدر متيقن

اکتفا کرد.

اما جواب از دليل سوم، دليل سوم چه بود؟ اجماع قول. مفرمايد اجماع محصل که براي ما حاصل نشد، اجماع منقول هم
مفرمايد براي ما حجيت ندارد. مآيند سراغ دليل چهارم.



دلیل چهارم

دليل چهارم اين است که عقلا در هر امري به اهل خبره آن صنعت رجوع مکنند و به اهل خبره آن فن و ما هم که رجوع  به
قول لغوي مکنيم، از باب رجوع به اهل خبره است؛ به عبارت دیر چون کلام اهل خبره براي ما وثوق و اطمينان مآورد،

حجت است. رجوع به اهل خبره هم از باب اين است که براي ما وثوق و اطمينان مآورد. رجوع به لغوي هم از اين باب است.

اشال به دلیل چهارم

مرحوم آخوند در اينجا دو اشال مهم مکند:

اشال اول م فرمايند: رجوع به اهل خبره دائر مدار وثوق و اطمينان است. اگر براي ما وثوق و اطمينان حاصل شد، حجت
است و اين غير از مدّعاي شماست. مدّعاي شما اين است که بوييد ظن حاصل از قول لغوي حجيت دارد.

جواب دوم مفرمايند: ما اصلا قبول نداريم که لغوي اهل خبره باشد. لغوي بررس مکند و موارد استعمال را پيدا مکند،
مرود در اين روستا مبيند اين کلمه را در اين معنا استعمال مکنند، يادداشت مکند؛ مرود در ي روستاي دير مبيند

اين کلمه را در ي معناي دير استعمال کردند، آن را هم يادداشت مکند. لغوي کار او بررس و ثبت موارد استعمال است اما
اگر از لغوي بپرسيم کدام معنا حقيق است؟ کدام معنا غير حقيق؟ نمتواند براي ما بيان کند، پس لغوي نسبت به معناي

حقيق و غير حقيق، خبرويت ندارد.

اشال: همين که در کتب لغت ي معناي را اول نقل م‌کند ي معناي را دوم، همين که اول نقل مکند، اوليت علامت
حقيقت باشد، يعن علامت اين باشد که اين معنا، معناي حقيق است.

جواب: مرحوم آخوند مفرمايد: در باب مشترک لفظ چار مکنيد؟ در باب مشترک لفظ بيست معنا بیان مکند، نمتوانيد
آنجا بوييد اول معناي حقيق است و بقيهاش معناي حقيق نيست. لذا اين اشال را هم نقص مکنند به مشترک لفظ، تا

اينجا چهار دليل را مرحوم آخوند بيان کردند و جواب دادند.

توضیح عبارت

«فصل قد عرفت»، دانست حجيت ظهور کلام در تعيين مرام. يعن در مباحث قبل بحث ما بحث کبروي بود. يعن م‌گفتيم
«کل ظاهرٍ حجه» حالا در اين فصل بحث ما ي بحث صغروي است مفرمايند «فإنْ احرزَ بالقطع» اگر قطع به ظهور پيدا

کنيم، اُحرز يعن احرز بالظهور «و أنّ المفهوم» هم متواند فاعلش باشد. «و أنّ المفهوم منه جزماً» مفهوم از اين لفظ يقيناً به
ظهوري، بحث اگر يقين پيدا کرديم به ي حسب متفاهم اهل عرف «هو» آن مفهوم، «هذا» اين معناست. «فلا کلامه». يعن

نيست. اين ي صورت. سه صورت دير هم مخواهد بيان بند.

«وإلا»، يعن «وإن لم يحرز بالقطع» اگر با قطع شما احراز ننيد.



صورت اول، اينجا که احراز نمکنيم. «فإن کان لأجل احتمال وجود القرينه» مگوييم متلم شايد قرينه متّصلهاي آورده و به
ما نرسيده باشد. «فقد فلا خلافه» در اينه فقها و اصوليين مگويند «اصل عدمها»، عدم القرينه است. حالا اينجا آن خلاف که

عرض کرديم سه نظر وجود دارد اشاره مکند مرحوم آخوند و نظر خودش را بيان مکند: «لن الظّاهر أنّه معه»، ظاهر اين
،«که لولا، قرينه «کان اللّفظ ظاهراً فيه إبتداء الّذي لولاها»، بر آن معناي المعن عل بناست که أنّ اين لفظ، با اين اصل، «ي

لفظ ي ظهور ابتدائ يعن قبل از جاري کردن اصل عدم القرينه ظهور دارد.

«لا أنّه يبن عليه»، نه اينه بنا گذاشته شود بر اين معنا، «بعد البناء عل عدمها»، يعن بعد از بناء بر عدم قرينه و بعد از جاري
کردن اصل عدم قرينه. يعن شما قبل از جاري کردن اصل عدم قرينه، بنا مگذاريد که اين لفظ ظهور در اين معنا دارد. «کان
الأصل ظاهراً فيه ابتداء»، يعن از اول يعن قبل از اجراء اصالة عدم القرينه. نه اينه اول اصالة عدم القرينه را بياوريم بوييم

بعد که اصالة عدم القرينه را آورديم حالا بعداً ظهور پيدا مکند.

مرحوم شيخ فرمودند: که تمام اين اصول برمگردد به اصالة عدم القرينه. يعين تا اصالة عدم القرينه را جاري ننيم ما نه ظهور
داريم، نه حقيقت داريم نه اطلاق داريم نه عموم داريم. هيچ چيزي از اينها را نداريم. بايد اصالة عدم القرينه را جاري کنيم و

عرض کردم شيخ مفرمايد ما غير از اصالة عدم القرينه، چيزي دير و اصل مستقل دير در بين عقلا نداريم.

«فافهم» اشاره دارد به اينه نه، ما بايد اول اصالة عدم القرينه را جاري کنيم تا صغراي ظهور درست بشود. بعد که صغري
ظهور درست شد، کل ظاهرٍ حجه را جاري بنيم. «فافهم» اشاره به اين اشال و اين ترتب دارد که اول بايد اصالة عدم القرينه
بايد جاري بشود ظهور يعن صغرايش محقق بشود يعن بوييم اين لفظ در اين معنا ظهور دارد بعد «کل ظاهرٍ حجه» را جاري

کنيم. اين صورت اول است.

صورت دوم، «وإن کان لإحتمال قرينة الموجود» يعن اگر عدم احراز ظهور به خاطر احتمال قرينيت ي چيزي که موجود
است. «استثناء عقيب جمل» صلاحيت قرينيت دارد. «فهو وإن لم ين مجالا للإشال، بخالٍ عن الإشال»، در ي نسخه آمده

بخالٍ عن الإشال، در ي نسخه آمده: «مجالا للإشال» آن که صحيح است به نظر ما «مجالا للإشال» است.

«وإن لم ين مجالا للإشال»، يعن اينجا دير اشال وجود ندارد. يعن لفظ را بر ظاهرش حمل مکنيم، «بناء عل حجية
اصالة الحقيقه من باب تعبد»، بنابر اينه اصالةالحقيقه، ي اصل تعبدي عقلائ باشد، اصل تعبدي يعن کاري به ظهور دير

ندارد. لفظ را به مجرد اينه ش بنيم متلّم معناي حقيق را اراده کرده يا غير حقيق، حمل بر معناي حقيق بنيم.

پس آن «وإن لم ين بخالٍ» را بنويسيد «وإن لم ين مجالا للإشال». الا اينه «أنّ الظّاهر أنّه يعامل معه معاملة المجمل»، ظاهر
شود با اين لفظ. چرا؟ اين از باب اين است که ما اصالةالحقيقه را روي اصل تعبدي ندانيم. يعناين است که معامله مجمل م

مرحوم آخوند با اين «الا»، مفرمايد الا اينه ظاهر اين است که اصالة الحقيقه ي اصل تعبدي عقلائ نيست. بله از باب
ظهور حجت است، پس در جائ که ظهور وجود ندارد اصالة الحقيقه جاري نمشود.

«إلا أنّ الظّاهر»، منشأ اين ظاهر چيست؟ اين است که اصالةالحقيقه اصل تعبدي نباشد. از جهت عبارت استدراک است.
مرحوم آخوند مگويد که بنا بر اينه اصل تعبدي باشد، مجال براي اشال نيست. يعن هيچ اشال ندارد لفظ را بر معناي

حقيق حمل مکنيم.

صورت سوم: «وإن کان لأجل الش ف ما هو»، يعن عدم احراز از باب ش در موضوع له لغوي «أو المفهوم منه عرفاً»، يا
موضوع له عرف، «فصل عدم يقتض عدم حجية فيه» اينجا مرحوم آخوند اين را بيان مکند بوييم حالائ که ش داريم در



معناي لغوي، اگر کس بويد اگر ظن به معناي لغوي، ظن به موضوع له پيدا کنيم ، يعن ظن به ظهور. آخوند مفرمايد: اين
ظن حجيت ندارد. روي همان اصل اول که قبل از شروع در باب ظنون گفتيم اصل عدم حجيت ظن است.

شما اگر ظن پيدا کنيد به اينه اين لفظ ظهور در اين معنا دارد، اين ظن حجيت ندارد. «فالأصل يقتض عدم حجية الظن فيه»،
اين ظن، ظن خورد به ظن، يعناين ظن، ضمير فأنّه م اين فأنّه يعن «أنّه ظاهر ف چرا؟ «فإنّه ظن ،در اين مورد ش فيه يعن
در اين است که اين لفظ و اين معنا معناي ظاهر است. «ولا دليل إلا عل حجية الظواهر»، ما بر اين ظنون دليل نداريم بر حجيت
ه اين ظاهر است. اين غير از آن حجيت ظواهر است. حجيت ظواهر آنجائگوييم ظن داريم در اينظواهر دليل داريم. اينجا م

است که اين براي ما محرز است که اين معنا، معناي ظاهر است اما آنجائ که ظن داريم که به اينه اين معنا ظاهر است آن
دير حجيت ندارد.

«نعم نُسب»، نسبت دهندهاش هم شيخ انصاري است، «نسب بمشهور حجية قول اللغوي بالخصوص»، بالخصوص يعن دليل
خاص دارد، يا بالخصوص به معناي دليل خاص هم نيريم اينطور معنا کنيم بوييم هر جا ظن به ي ظهور پيدا کرديم حجت
نيست الا در خصوص قول لغوي. يعن اگر در قول لغوي ظن به ظهور پيدا کرديم حجت دارد. آنوقت در خصوص قول لغوي

هم متوانيم از راه دليل خاص دليل بياوريم که اين چهار دليل اول، دوم، سوم و چهارم. هم م توانيم از راه دليل انسداد بر
حجيت قول لغوي بالخصوص در تعيين اوضاع دليل بياوريم. پس به نظر م‌رسد که بالخصوص را معنا کنيم به اينه حال که
ظن به ظهور مطلقا حجيت ندارد، از اين قاعده آمدند قول لغوي را استثنا کردند. يعن اگر از قول لغوي ظن به ظهور پيدا شد

اين حجيت دارد. حالا چرا حجيت دارد؟ از راه دليل خاص يا از راه دليل عام.

پنج دليل را بيان مکنند: «واستدل لهم» استدلال شده براي مشهور، 1ـ به اتفاق علماء، اتفاق را معنا کنيد به سيره عمل علماء.
2ـ «بل العقلاء»، يعن سيره عقلائيه، سيره عقلائيه با سيره علمائيه فرق بينشان وجود دارد. فرقشان در همين دائرهاش که سيره

عقلاء دارئرهاش دائره وسيعتري است. هر دويش نياز به امضاء شارع دارد اما دائرهاش فرق دارد. «حيث لا يزالون علماء و
عقلاء»، هميشه استشهاد مکنند «بقوله»، يعن به قول لغوي، در مقام احتجاج، يعن در مقام استدلال، «بلا إنار من احدٍ» بدون
اينه احدي انار بند بويد قول لغوي به درد نمخورد. «ولو مع المخاصمه واللّجاج»، ولو در صورت مخاصمه و در صورت

منازعه، مع ذل ي نمآيد بويد که تو حرفت باطل است چونه به قول لغوي استدلال کردي.

است، آن دليل چهارم براي فاضل سبزواري است. «دعوي الإجماع» اجماع يعن وأن بعضٍ»، بعض مرحوم سيد مرتض»
اجماع قول. اجماع در اين دليل سوم يعن اجماع قول «عل ذل» بر حجيت قول لغوي، «وفيه» با اين فيه، جواب از دليل

اول و دوم مدهند. «إنّ الإتفاق لو سلّم اتفاق» اگر اين سيره را هم ما بپذيريم «فغير مفيدٍ»، چرا غير مفيد، چون سيرهاي به درد
خورد که متصل به زمان معصوم عليه السلام باشد و در حضور معصوم باشد و معصوم يا امضاء کرده باشد يا لا اقل ردعم

نرده باشد.

،است. متيقن از اجماع عمل اسم دوم سيره همان اجماع عمل ،قن منه» متيقّن از اين اجماع عملجواب دوم، «مع أنّ المتي
«هو الرجوع إليه» يعن رجوع به قول لغوي است، «مع اجتماع شرائط الشهادة»، در صورت که شرائط شهادت «من العدد

والعدالت»، هم عدد دو نفر باشد هم عدالت باشد. چون عرض کرديم سيره ي دليل لب است اين ي. در ادله لبيه هميشه بايد
اخذ به قدر متيقن کرد. در ادله لفظيه ما متوانيم به اصالة الإطلاق عمل کنيم اما در ادله لبيه ما اصالة الإطلاق نداريم بايد به

قدر متيقن تمس کنيم.

جواب از دليل سوم، مفرمايند دليل سوم، «بل إجماع محصل غير حاصل»؛ اجماع محصل که اصلا تحصيل نشده، «والمنقول
منه غير مقبولٍ» اجماع منقول هم قابل قبول نيست و حجيت ندارد و ثانيا مفرمايند اجماع بدرد مخورد که مدرک نباشد. در



بحث اجماع گفتند اگر ي اجماع متيقّن المدرکيه است، متيقن المدرکيه يعن اينه ما مدانيم تمام اين علما که آمدند فتوا
دادند مدرکشان اين دليل خاص است اينجا مگويند اين اجماع بدرد نمخورد. «إجماع محتمل المدرک» هم به درد نمخورد.

يعن اگر احتمال بدهيم اين علماء مدرکشان، اين روايت است باز به درد نمخورد.

در ما نحن فيه مفرمايد: اين اجماع بدرد نمخورد چون ممن است مستند مجمعين اين دليل چهارم باشد که الان مخواهيم
بخوانيم: خصوصاً در مثل مسئله در مثل مسئله ما، «مما احتمل غريباً» از اينجا شروع  به بيان دليل چهارم مکنند. «أن يون

وجه ذهاب الل» يعن وجه اينه کل علما قائل شدند به حجيت قول لغويه، «جل لولا الل» جل يعن تقريباً مشهور قريب به
اتفاق، ي درجه از کل ضعيفتر است. وجهش، «هو اعتقاد أنّه مما اتّفق عليه العقلاء»، اين از باب اين باشد که عقلا اتفاق دارند

«من الرجوع ال أهل الخبره من کل صنعة»، عقلاء رجوع مکنند به اهل خبره هر صنعت، «ف مختص بها»، در آنچه که
اختصاص به آن صنعت دارد.

مرحوم آخوند اين را هم رد مکند، مفرمايد: اولا؛ رجوع علما به اهل خبره دائر مدار وثوق و اطمينان است. مفرمايند:
«والمتيقّن من ذل مدرک»، يعن احتمال بدهيم مدرکش همين باشد بوييم علما که قول لغوي را حجت مدانند از باب اين

است که لغوي را اهل خبره مدانند و عقلا به اهل خبره مراجعه مکنند از اين باب است دير بنابراين اگر اجماع يقيناً دليلش
اين باشد يا احتمال بدهيم مدرک علماء چنين دليل باشد، دير آن اجماع از دليليت مافتد.

مرحوم آخوند مفرمايند: متيقّن از اين دليل، «من ذل»، «إنّما هو ف ما إذا کان رجوع يوجب الوثوق و الإطمينان»، رجوع به
اهل خبره مطلقا حجيت ندارد، شما به اهل خبره وقت مراجعه مکنيد اگر موجب اطمينانتان باشد به حرفش عمل مکنيد والا

اگر به ي دکتر مراجعه کرديد اطمينان به قول او پيدا ننيد به نسخهاي که منويسد عمل نمکنيد آنوقت مفرمايد «ولا ياد
يحصل من قول اللغوي وثوق بالاوضاع لغوي» ما نمتوانيم از قولش اطمينان به معناي حقيق پيدا بنيم.

بله بالاتر اشال دوم، «لا يون اللغوي من أهل خبرة ذل»، لغوي از اهل خبره ذل يعن اوضاع ، اوضاع يعن تشخيص
معان حقيقيه نيست، «بل إنّما هو من أهل خبرة موارد الإستعمال» لغوي موارد استعمال را به اهل خبره است. «بداهة أنّ همه

ضبط موارده استعمال لا تعيين أنّ عين منها»، دير تعيين نمکند که کدام ي از اين موارد استعمال «کان اللفظُ فيه» يعن در
آن أي، فيه يعن همان أي، حقيقت است يا مجاز، والا اگر لغوي متوانست اين کار را انجام بدهد «لوضعه لذل»، يعن براي

حقيقت و مجاز، وضع مکردند علامت را.

ه آن معنا معناي حقيقليت قرينه است براي ايناين او ،کند بعداً بقيه معانرا اول ذکر م معناي وييم همين که يإن قلت: ب
است. مفرمايد: «وليس ذکره او علامة کون اللفظ حقيقة فيه»، آن که اول ذکر مکند علامت اين نيست که لفظ حقيقت در

آن معناست. مگوييم چرا؟ مفرمايد: «للإنتقاظ بالمشترک»، يعن بالمشترک لفظ، در مشترک لفظ با اينه ي معناي را در
اول ذکر کرده معان بعد هم معان حقيقيه است. حالا شما هم مواردي را که يقين داريد مشترک لفظ است بحث نيست. حالا

ي لفظ چندتا معنا برايش ذکر کرده است، اگر بخواهيم بوييم که آن که اول ذکر کرده آن معناي حقيق است احتمال
مدهيم که اين لفظ واقعاً مشترک لفظ باشد بقيه معان هم معناي حقيق باشد. حالا باق مماند دليل پنجم که آن را انشاءاله

فردا عرض مکنيم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


