
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد دوم »

در تاریخ ۰۳ مهر ۱۳۷۵

امارات / قطع
جلسه 14 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«كما لا يدفع بها محذور عدم الالتزام به بل الالتزام بخلاف لو قيل بالمحذور فيه حينئذ أيضا الا عل وجه دائر».

مروری بر جلسه گذشته

مرحوم آخوند فرمودند ما از بيان که براي وجوب التزام و موافقت التزاميه کرديم که گفتيم در فرض که موافقت التزاميه را
واجب بدانيم، لازم نيست التزام به تليف تفصيل و معين باشد؛ بله التزام به ما هو ثابت بالواقع کاف است، م فرمايند طبق
اين بيان مسأله وجوب التزام مانع از جريان اصول عمليه در اطراف عمل اجمال نيست. ما اگر قائل شديم به اينه در اطراف

علم اجمال مخصوصا در دوران بين محذورين آنجاي که علم اجمال داريم نماز جمعه يا واجب و يا حرام است، اگر قائل
شديم به اينه اصل عمل جريان پيدا مکند، مسأله وجوب موافقت التزاميه نمتواند مانع از اجراي اصول عمليه باشد؛ بله اگر

اجراي اصول عمليه مشل دير داشته باشد، کاري به آن مشل نداريم و آن مطلب ديري است يعن اگر ي اصل گفت
اجراي اصول عمليه از ي راه ديري دچار اشال است؛ لن آن چه ما مخواهيم در اينجا به شما تذکر بدهيم اين است که

اجراي اصول عمليه از ناحيهي موافقت التزاميه دچار اشال نمشود.

اشال تقریر منته الدرایه

با توضيح ما روشن شد که آن بيان که مرحوم آقاي حيم در حقائق الاصول دارند بيان صحيح است و «من هنا» را بايد
همانطوري که در بحث دير از قول ايشان نقل کرديم تفسير کنيم. منته الدرايه ي طور دير معنا کرده که اصلا با عبارت

مرحوم آخوند سازگاري ندارد. ايشان اينونه معنا کرده و «من هنا» يعن حالا که التزام بايد به تليف معين باشد. خوب اين
عبارت را دقت کنيد من بيان ايشان را عرض کنم. ايشان فرموده حال که التزام بايد به تليف معين باشد، پس وجوب التزام

مانع از اجراي اصول عمليه نيست، اين چه ربط به هم پيدا مکند؟ ما بايد بوييم من هنا يعن همان مطلب اول مرحوم آخوند،
که در موارد علم اجمال وجوب موافقت التزاميه، التزام بما هو الثابت ف الواقع است، لذا نتيجه مگيريم که عقلاء موافقت

التزاميه مانع از جريان اجراي اصول عمليه نيست.

کلام مرحوم شیخ انصاری

شيخ انصاري(ره) شيخ فرموده است: وقت اصول عمليه را اجرا کرديم اصل برائت عن الوجوب يا استصحاب عدم وجوب،
جاي که ش داريم نماز جمعه واجب است يا حرام، عدم الوجوب يا عدم الحرمه را استصحاب مکنيم، بعد از اين دو

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/57
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


استصحاب ما دير حم و تليف نداريم تا بوييم التزام به آن تليف واجب است؛ لذا شيخ انصاري فرموده با اجراي اصول
عمليه محذور عدم التزام به تليف از بين مرود؛ يعن وقت اصول عمليه را جاري کرديد، مشل از ناحیه التزام وجود ندارد.

اشال مرحوم آخوند

 مرحوم آخوند مفرمايد ما اگر بخواهيم فرمايش شيخ را بپذيريم، اشالش اين است که مستلزم دور است، بدليل اينه اجراي
را از بين ببرد، معلوم م ليف مسلمند، اگر اجراي اصول عمليه، تتوليد ن لصحيح است که مش اصول عمليه در صورت

شود اجرای اصل صحیح نبوده است، مثلا در موارد علم اجمال، عقل مگويد موافقت التزاميه به اين تليف واجب است؛ حال
که مخواهم اصول عمليه را جاري کنم، اصول عمليه، وجوب و لزوم موافقت التزاميه را از بين ببرد، صحیح نیست؛ چون اگر

اجراي ي اصل يا چند اصل عمل مستلزم اين باشد که ي تليف واقع از بين برود، کشف از اين مکنيم که اجراي آن اصل
عمل باطل است، مثل جای که اماره بر حم باشد اصل عمل در آن جاری نیست.

پس در اجراي اصول عمليه، شرط اين است که با اين اجرا، يقين به مخالفت با واقع نداشته باشيم و در ما نحن فیه اجراي
اصول عمليه، لزوم التزام به تليف را از بين مبرد، پس نتيجه مگيريم اجراي اصول عمليه متوقف است بر اينه محذوري در
عدم التزام به تليف نباشد و اگر به تليف ملزم نشديم اشال نداشته باشد و از آن طرف اگر بخواهید در عدم التزام محذوري
نباشد، اصول عمليه را جاري کنيم، مرحوم شيخ مگويند اصول عمليه تليف را از بين م برد در نتیجه موضوع التزام نیز از

.رود، پس عدم محذور در عدم التزام، متوقف بر اجراي اصول عمليه است و هذا دوربين م

بعد راه را مرحوم آخوند پيشنهاد مکند که اين راه مقداري دفاع از شيخ انصاري است. مفرمايد من است بيان داشته
باشیم که دور از بين برود و آن بيان اين است که بوييم چه کس حم  به لزوم موافقت التزاميه مکند؟ آنهاي که قائل اند به
لزوم موافقت التزاميه مگويند عقل حم مکند، از آنها سوال مکنيم که آيا اين حم عقل به لزوم موافقت التزاميه ي حم

منجز است يا معلق؟ اگر عقل حم کند که موافقت التزاميه به تاليف منجزاً لازم است، دوري که بیان کردیم به وجود مآيد و
اين اشال به شيخ انصاري وارد مشود؛ اما اگر بوييم عقل براي لزوم موافقت التزاميه، اهميت قائل نيست، عقل مگويد من

شما مردم را ملف مکنم به اينه بايد موافقت التزاميه معلقاً داشته باشيد، معلقاً يعن جاي که اصل، امارهاي بعنوان ترخيص
را جاري کنيم، با اصل عمل که شارع اجازه داد اصل عمل از طرف شارع براي مخالفت و براي عدم التزام نباشد؛ اما آنجاي

نمتوانيم موافقت التزاميه داشته باشيم. دير عقل حم به لزوم موافقت التزاميه ندارد؛ در نتيجه با اجراي اصول عمليه شارع
مخالفت را اجازه داده است، شارع عدم التزام به تليف را اجازه داده است، بنابراين در چنين موردي التزام به تليف واجب

نيست و در عدم التزام محذور عقل وجود ندارد.

ال مرحوم آخوند به جریان اصول در اطراف علم اجمالاش

مرحوم آخوند مفرمايند: بیان شد از ناحيهي لزوم موافقت التزاميه مشل براي اجراي اصول عمليه بوجود نمآيد، لن مشل
اجراي اصول عمليه در راههاي دير است.

دو اشال براي اجراي اصول عمليه در اطراف علم اجمال بیان مکنند:



اشال اول:

ي از شرايط جريان اصول عمليه، ترتب اثر عمل بر اصل است، وقت ش داريد اينجا پاک است؟ اصالة الطهاره را جاري
ان نماز بخوانيد؛ در نتیجه يتوانيد در آن مکه دارد اين است که م گويد پاک است و اثر عملکنيد و اصالة الطهاره مم
جاري شود و اثر عمل اصل عمل بر جريان اصل مترتب شود؛ بنابراين اگر ي از شرايط اصول عمليه اين است که اثر عمل
بر آن جاري نشودف جریان آن اصل صحیح نخواهد بود، چراکه اصول عملیه یعن اصول که عمل ملف را معين و مشخص

مکند، اگر ي اصل در عمل ملف اثري نداشته باشد جاري نمشود.

آخوند مفرمايد علم اجمال داريم نماز جمعه يا واجب است يا حرام، دوران بين محذورين است. اينجا اگر بخواهيم
استصحاب عدم وجوب و عدم حرمت را کنيم، اثر عمل بر اين استصحابها مترتب نمشود، چون در دوران بين محذورين،
ملف عملا يا انجام مدهد يا ترک مکند، اين دو اصل هم که آوردهايم غير از اين، اثري ندارد بدون اين دو اصل، ملف يا

انجام مدهد يا ترک مکند، اينه اصل بويد عدم الوجوب يا عدم الحرمه هيچ نتيجهاي ندارد؛ لذا اين اصلها جاري نمشود.

اشال دوم:

شيخ انصاري اشال دوم را  مطرح کردهاند که در موارد علم اجمال اگر بخواهيم اصول عمليه را جاري کنيم، لازمهاش اين
است که در ادلهي اصول تهافت بين صدر و ذيل بوجود آيد، اين را در بحث استصحاب رسائل خواندهايد و اينجا هم به صورت

خلاصه، عرض مکنيم.

شيخ مفرمايد که علم اجمال داريد که ي از اين دو ظرف نجس است، دلیل «کل شء ل طاهر حت تعلم انه قذر»، صدرش
مگويد اين ظرف پاک است. ذيل آن مگويد حت تعلم، اعم از علم تفصيل و علم اجمال است؛ پس ذيل آن که غايت است

مگويد اين ظرف نجس است يا در ادلهاي استصحاب مگوييد «لا تنقض اليقين بالش، بل انقضه بيقين الآخر»، اين اعم از
يقين تفصيل يا يقين اجمال است،  صدر روايت مگويد: «لا تنقض اليقين بالش»، در جاي که يقين داشتيد اين شء پاک

است و حالا ش داريد که پاک است يا نجس، بنا را بر طهارت بذارید. از آن طرف علم اجمال دارم که ي از آنها نجس
است، در  ادامه دارد«بل انقضه بيقين الآخر»، يقين الآخر اعم از يقين تفصيل و اجمال است؛ پس در اينجا بايد بوييم اين

نجس است. لذا شيخ انصاري فرموده است در اطراف علم اجمال اگر بخواهيم اصول عمليه را جاري کنيم اشال دارد و
اشال آن اين است تهافت و تناقض بين صدر و ذيل در ادلهي اصول بوجود مآيد؛ حت در «کل شء ل طاهر حت تعلم انه

قذر» و در «لا تنقض اليقين بالش بل انقضه بيقين الآخر». مرحوم آخوند مفرمايند اين اشال که شيخ کرده محل تأمل
است؛ اما وجه تأمل آن را بيان نمکنند.

توضیح عبارت

«كما لا يدفع بها»، اشاره دارد به مطلب شيخ انصاري، «لا يدفع» به اين اصول عمليه، «محذور» و اشال «عدم الالتزام به»
تليف، بله التزام به خلاف تليف «لو قيل بالمحذور فيه»، اگر گفته شود به «محذور فيه»، يعن در عدم التزام، اين «لو قيل»

بيان براي محذور است، اشال و محذور عدم التزام در چه فرض است و روي چه مبناي است؟ «لو قيل» يعن اگر کس قائل
شود به وجود اشال «فيه» يعن در عدم التزام، «حينئذ» يعن حين العلم الاجمال بوجوب شء أو حرمت، آنجاي که علم

اجمال داريم به وجوب و حرمت، «أيضا»، يعن مانند آن مورد که علم تفصيل داريم، يعن اگر کس بويد چونه جاي که
علم تفصيل به تليف داريم اگر التزام پيدا ننيم محذور دارد؟ در جای که علم اجمال داريم اگر التزام پيدا ننيم محذور دارد،

بايد به تليف ولو بما هو ثابت ف الواقع التزام پيدا کنيم. لا يدفع بها «الا عل وجه دائر»، مرحوم آخوند به شيخ انصاري



مفرمايند شما گفتيد با اجراي اصول عمليه دير محذور عدم التزام به تليف از بين مرود؛ ما مگوييم اگر بخواهد محذور
عدم التزام از بين برود دور لازم مآيد. «لأن جريانها»، يعن جريان اصول عمليه، «موقوف عل عدم محذور»، موقوف است بر

عدم اشال محذور «ف عدم الالتزام»، در عدم التزام، مگوييم اين موقوف بودن را از کجا آوردهايد؟ مگوييم روشن است
اصول عمليه جاي جاري مشود که در اثر جريان، قطع به مخالفت با واقع، پيدا ننيم، این ي از شرايط اصول عمليه است.
بیان شد در جاي که علم تفصيل به وجوب داريد، اگر بخواهيد اصالة البرائه را جاري کنيد، جريان اين اصالةالبرائه عین قطع

به مخالفت واقع است؛ چون يقين داريد که اين شء واجب است؛ پس ي از شرايط اصول عمليه اين است که براي ملف
قطع به مخالفت با واقع بوجود نيايد، در نتیجه اجراي اصول عمليه متوقف است بر اينه محذوري، در عدم التزام به تليف

وجود نداشته باشد. «اللازم»، وصف عدم التزام است، عدم التزام که لازم است «من جريانها»، از جريان اصول عمليه و
حال آنه «و هو موقوف»، و هو يعن عدم محذور در عدم التزام، شيخ انصاري فرمود که عدم محذور در عدم التزام موقوف

است بر جريان اصول عمليه بحسب فرض که ایشان کرد. «عل جريانها بحسب الفرض».

.پس اصول عمليه اجرايش متوقف بر عدم محذور است، عدم محذور هم متوقف بر اجراي اصول عمليه است و هذا دور

«اللهم إ أن يقال»، م توان با بیان از دور پاسخ داد بوييم، «إنّ استقلال العقل بالمحذور فيه»، اگر اين عبارت در چاپهاي
آل البيت نباشد، «اللهم إلا أن يقال» معناي روشن پيدا نمکند، چون با «اللهم إ أن يقال» آخوند مخواهد محذور دور را از

بين ببرد، پس بايد دور را بيان کرده باشد تا بخواهد از بين ببرد. «إنّ استقلال العقل بالمحذور فيه»، عقل به محذور در عدم التزام
استقلال دارد، عقل که حاکم به موافقت و مخالفت است والتزام را لازم م داند، به صورت معلق این حم را دارد، «إنّما
يون» اين حم عقل «ف ما إذا لم ين هناك ترخيص»، عقل مگويد اگر به تليف ملتزم نشويد اشال دارد، در جای که

ترخيص در اقدام و اقتحام در اطراف علم اجمال نباشد، «ومعه»، يعن مع الترخيص، «لا محذور فيه»، يعن در عدم التزام.
عقل بويد جاي که شارع به شما اجازه داد گفت هم اينجا استصحاب عدم وجوب هم استصحاب عدم حرمت کن اينجا من

بوييم دير تو لازم نيست که موافقت التزاميهي قلبيه به تليف داشته باش. «و معه»، يعن مع الترخيص، «لامحذور» در عدم
مم ملتزم نشود و به حوید به این حه اگر بم آخر» بلالالتزام بح ه بالاتر «بل ولا فليف بلالتزام، نه در عدم التزام به ت

دیر مثل اباحه ملتزم شود، مانع ندارد.

اين «إ أنّ الشأن» به اصل مطلب بر م گردد، «لا يون من قبل لزوم الالتزام مانع»، از قبل لزوم التزام مانع نيست، موافقت
أنّ الشأن حينئذٍ»، حالا که از ناحيهي لزوم موافقت التزاميه مانع آورد «إبراي اجراي اصول عمليه بوجود م لالتزاميه مش

نيست، شأن در جواز جريان اصول عمليه در اطراف علم اجمال است، «مع عدم ترتّب أثرٍ عمل عليها»، در فرض که اثر
عمل بر اين اصول عمليه مترتب نشود، «مع أنّها» اصول عمليه، «أحام عملية كسائر الأحام الفرعية»، مثل ساير احام

فرعيه.

کلام مرحوم آخوند توضیح داده شد که در خصوص دوران بين محذورين، اصول عمليه در اطراف علم اجمال جاري نم شود
چون ثمرهي عمل ندارد؛ ش داريد نماز جمعه واجب است يا حرام بالاخره يا نماز جمعه را مخوانيد يا ترک مکنيد؛ پس

اجراي اصل عمل نقش ندارد.

«مضافاً» اشاره دارد به اشال که شيخ انصاري بر عدم جريان اصول عمليه دارد، «إل عدم شمول أدلّتها»، يعن ادله اصول
عمليه شامل نمشود «لأطرافه»، اطراف علم اجمال را «للزوم التناقض» چون مستلزم تناقض است «ف مدلولها» يعن در

مدلول ادله «عل تقدير شمولها»، بر فرض شمول ادله؛ مثلا علم اجمال داريد ي از اين دو ظرف نجس است، اگر بخواهيم در
اطراف شبهه، اصالة الطهاره را جاري کنيم، اصاله الطهاره مگويد هر دو پاک است، چون دلیل اصالة الطهاره م گوید: «کل
شء ل طاهر»، پس پاک است، آناه «حت تعلم أنه قذر»، گفتيم تعلم اعم از تفصيل و اجمال است، چون علم اجمال دارم



پس بايد بويم نجس است؛در نتیجه اين عبارت صدرش مگويد پاک است، ذيل آن مگويد نجس است. در استصحاب نیز
چنین است صدر مگويد پاک است و ذيل مگويد نجس است و تناقض بين صدر و ذيل در دليل اين اصول عمليه بوجود

مآيد و معنای تناقض عدم صحت جریان اصول است.

«كما ادعاه»، يعن اين تناقض را «شيخنا العّمة أعل اله مقامه» ادعا کرده است، بعد مرحوم آخوند مفرمايند «و إن كان
محل تأمل و نظر»، اين ادعاي تناقض به نظر ما محل تأمل است.

وجوه تامل در کلام شیخ

براي تأمل وجوه در حواش بيان شده است:

وجه اول

ي وجه آن اين است که آخوند مخواهد بفرمايد «حت تعلم» به نظر ما آن عمل که عليت تامه براي تنجز تليف دارد، علم
تفصيل است؛ اما علم اجمال را شامل نم شود چون عليت تامه براي تنجز تليف ندارد و اگر گفتيم «حت تعلم» يا «انقضه

بيقين الآخر» شامل علم اجمال نم شود، دير تناقض بين صدر و ذيل بوجود نمآيد، تناقض در فرض بود که اين علم را اعم
از علم تفصيل و علم اجمال بدانيم.

وجه دوم

وجه تأمل دوم مطرح است که نتها دلیل استصحاب این روایت که مرحوم شیخ بیان فرمودند نیست که مشتمل«انقضه به بقین
آخر» باشد بله ادله دیری دارد که این زیل را ندارد و تناقض پیش نم آید.

امر ششم حجیت قطع قطاع

در امر ششم چند مطلب را مرحوم آخوند بيان مکنند.

پدید آمده یا از چه سبب کند قطع از چه کسفرق نم حجيت دارد، در حجيت قطع طريق مطلب اول: بیان شد قطع طريق
که بوسيله آن، قطع پيدا کرده سبب حاصل شده است، سبب متعارف بوده است یا غیر متعارف، به این صورت که آيا سبب

متعارف است، متعارف يعن اين سبب در هر کس بوجود مآمد قطع پيدا مکرد، يا از سبب است که متعارف نیست. در نتیجه
در حجيت قطع طريق، بين قطع قطاع و غير قطاع فرق نمکند؛ معناي لغوي قطاع سريع القطع است. اما در علم اصول قطاع

يعن کس که از سبب غير متعارف قطع پيدا مکند. آناه کس که از سبب غير متعارف قطع پيدا مکند چون نوعا قطع او به
سرعت است لذا اسم آن را قطاع مگذارند؛ پس در حجيت قطع طريق بين قطع قطاع و غير قطاع فرق نمکند. مفرمايند بله

اگر شارع قطع را در موضوع دليل قرار داد، اختيارش به دست شارع است، شارع متواند بويد قطع که در موضوع دليل
قرار دادم، در مورد خاص حجيت داردغ مثلا بفرمايد اگر قاض قطع پيدا کرد، متواند به قطع خود عمل کند، البته قطع که

در حقوق اله باشد؛ اما قطع که در حقوق الناس است، مفید نیست. اگر قطع، موضوع باشد اينه از چه سبب یا در چه
موردي و یا از چه کس باشد، تابع عموميت و خصوصيت دليل است که قطع در موضوع آن دليل أخذ شده است، درنتیجه

اين ي از وجوه افتراق بين قطع طريق و قطع موضوع است.



توضیح عبارت

«الأمر السادس: لاتفاوت ف نظر العقل أصلا»، تفاوت در نظر عقل اصلا نيست، «ف ما يترتّب عل القطع» در آنچه بر قطع
مترتب است، مراد از اين قطع، قطع طريق است. «من الآثار عقلا» از آثاري که عقلا بر آن مترتب است. آثار عقليه همان

بنحوٍ متعارف»، اين قطع به نحو متعارف باشد، «ومن سببٍ ينبغ ون حاصلاحجيت، منجزيت و معذريت است. «بين أن ي
حصوله منه»، سبب که سزاوار است حصول قطع از آن سبب  يا حاصلا «بنحو غير متعارف»، غير متعارف يعن؟ يعن «لا

ينبغ حصوله» قطع از آن سبب، «كما هو الحال»، حصول از سبب غير متعارف «غالباً ف القطّاع»، قطاع يعن کس که زود
قطع پيدا مکند، چون از سبب غير متعارف قطع پيدا مکند. چرا لا تفاوت ف نظر العقل؟ چرا عقل مگويد بين قطع قطاع و

غير قطاع فرق نيست؟ «ضرورة أنّ العقل»، اول  سراغ منجزيت مآيد ، عقل «يري تنجز التليف بالقطع الحاصل» عقل
مگويد تليف که از قطع که حاصل مشود «مما لاينبغ حصوله» قطع، اگر از عقل کس که قطع از سبب غير متعارف پيدا
کرده، سوال کنيم آيا تليف منجز است؟ مگويد بله تلیف منجز است، «و صحةَ مؤاخذة قاطعه عل مخالفته»، عقل مؤاخذهي

قاطع به چنين قطع را صحيح مداند يعن قطع که از سبب غير متعارف است اگر قاطع مخالفت کرد، «وعدم صحة
الاعتذار» از اين مخالفت، اين انسان که قطع غير متعارف دارد اگر مخالفت با قطع خود کند و بعد اعتذار بياورد و بويد چون

من نوعا از سبب غير متعارف به قطع م رسم لذا م توانم مخالفت مکنم، عقل اين اعتذار را نمپذيرد. اعتذار به این بيان:
«بأنّه» بيان اعتذار است. «بأنّه» يعن اين قطع «حصل كذلك»، يعن حصل از طريق غير متعارف. تا اينجا مسألهي منجزيت و

عبارت «عدم» معذريت است و «عدم» يعن العقل يري، «عدم صحة المؤاخذة مع القطع بخلافه»، جاي که انسان قطع به
خلاف تليف پيدا کرد مؤاخذه صحيح نيست. «وعدم حسن الاحتجاج عليه بذلك» انسان است که از راه قطع غير متعارف قطع
پيدا کرد به خلاف تليف واقع، مولا نمتواند بر اين ملف احتجاج کند، «بذل» بويد قطع تو از راه غير متعارف بوده، «ولو

مع التفاته ملف إل كيفية حصوله» به کيفيت حصول قطع.

«نعم»، از اينجا وارد قطع موضوع مشوند «ربما يتفاوت الحال ف القطع المأخوذ ف الموضوع شرعاً»، شارع امرقطع را
که در لسان دليل قرار داده به دست خود گرفته است، متواند بفرمايد قطع که از راه و سبب خاص است يا از شخص

خاص است «والمتَّبع ف عمومه» اينه آيا اين قطع موضوع عموميت داشته باشد يعن قطع از هر طريق از هر سبب باشد،
قطع متبع، يعن آن چيزي که بايد تبعيت شود، «دلالةُ دليله ف كل مورد»، دليل که اين قطع در موضوع آن دليل أخذ شده دلالت
دليل قطع موضوع در هر مورد،  فربما يدل عل اختصاصه بقسم ف مورد، چه بسا دلالت بر اختصاص اين قطع موضوع به
ي قسم در ي موردي دارد؛ مثلا قطع که قاض متواند به آن عمل کند و بر طبق آن قطع حم صادر کند، قطع است که

در حقوق اله است اما قطع در حقوق الناس برای من مفید نیست. «و عدم اختصاصه به»، اختصاص قطع به قسم خاص،
فرمایند «عل عموميت دارد يا خصوصيت؟ م ،مورد آخر»، ملاک آن چيست؟ از کجا بفهميم اين قطع موضوع آخر ف ف»

اختلاف الأدلّة واختلاف المقامات»، اين با اختلاف ادله و مقامات، «بحسب مناسبات الأحام»، به حسب مناسبت احام
«والموضوعات». مثلا قرينه حم و موضوع اقتضاء مکند که بوييم شارع که قطع قاض را حجت قرار داده قطع قاض در

حقوق اله است؛ اما قطع قاض در حقوق الناس مناسبت ندارد که حجيت داشته باشد، چون به حسب مناسبات احام و
موضوعات مدانيم ي از قرائن، قرينهي تناسب بين حم و موضوع است «وغيرها»، وغير مناسبات، «من الأمارات». اين

کلمه امارات اصطلاح نيست مراد قرائن است. «من الأمارات» يعن من القرائن، به معنای مناسبت حم و موضوع ي قرينه
و غير مناسبت حم و موضوع از قرائن دير.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


