
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد دوم »

در تاریخ ۰۱ مهر ۱۳۷۵

امارات / قطع
جلسه 12 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

م فعلموضوع ح ن أخذُه فلا يم م الفعلمتعلّقاً بالح ون الظناً أيضاً بأن يفعلي م المتعلّق به الظنإن قلت: إن كان الح»
آخر، مثله أو ضدّه؛ لاستلزامه الظن باجتماع الضدّين أو المثلين».

مروری بر جلسه گذشته

،فرق وجود دارد، در قطع موضوع و قطع موضوع که ما ارائه داديم، بين ظن موضوع مرحوم آخوند فرمودند در تقسيم
قطع نمتواند موضوع واقع شود براي حم که مثل حم متعلق خودش است يا موضوع واقع شود براي حم که ضد حم
متعلق خودش است؛ اما ظن موضوع متواند موضوع واقع شود براي حم که مثل حم متعلق خودش است، يعن شارع
بفرمايد «اذا ظننت بوجوب الصلاة الجمعه فتجب علي صلاة الجمعه» و همچنين ظن موضوع متواند موضوع واقع شود
براي حم که ضد حم متعلقاش است مثل: «اذا ظنّت بوجوب الصلاة الجمعه فتحرم علي صلاة الجمعه». فرمودند بين

ظن و قطع موضوع چنين فرق وجود دارد.

اشال

اگر حم که ظن به او تعلق پيدا کرده مانند حم که ظن و متعلق آن موضوع براي واقع شده، اگر هر دو در مرتبهي فعليت
باشند، بين ظن و قطع فرق وجود ندارد، به عنوان مثال مگوييم «اذا ظنّت بوجوب الصلاة الجمعه فيجب علي صلاة

الجمعه».

اينجا آن حم که ظن به آن تعلق پيداکرده وجوب نماز جمعه است، آن حم که ظن و متعلقش موضوع براي آن واقع شده
مثلا وجوب نماز جمعه است، اشال این است که اگر اين حم که ظن به آن تعلق پيدا کرده مانند آن حم که ظن و

متعلقش موضوع آن واقع شدهاند هر دو به مرحله و مرتبهي فعليت رسيده باش،د باز محظور اجتماع مثلين و اجتماع ضدين
بوجود مآيد، چون در آن واحد دو حم فعل داريم يا دو وجوب نماز جمعه که  اجتماع مثلين مشود يا در اين مثال «اذا

ظنّت بوجوب الصلاة الجمعه فتحرم علي صلاة الجمعه»، که اجتماع ضدين بوجود مآيد، چون دو حم فعل داريم يعن هر
دو در ي مرتبه است لن ي وجوب نماز جمعه و ديري حرمت نماز جمعه است.

بنابراين مستشل به مرحوم آخوند عرض مکند بين ظن موضوع و قطع موضوع فرق وجود ندارد. همانطوري که قطع
موضوع نمتواند در موضوع حم که مثل حم متعلقش است يا ضد حم متعلقش است قرار گيرد، ظن موضوع نیز

چنین است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/57
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


جواب

مرحوم آخوند در مقام جواب مفرمايند دو نوع حم فعل داريم: تعليق و تنجيزي. شارع مقدس گاه ي حم فعل را متعلق
قرار م دهد بر اينه اگر ملف علم به اين حم پيدا کرد، اين حم براي او فعليت پيدا کند. تعبيري که خود ايشان دارند این

است که اتفاقا و تصادفا قطع به اين حم پيدا کرد، آناه اين حم براي او فعليت پيدا کند.

بعبارة أخري؛ براي شارع اين حم اهميت دارد، اما نه اهميت که الان اراده و کراهت بالفعل داشته باشد. اراده شارع متعلق
مکند يعن مگويد اين حم مراد، مقصود و مطلوب من است اگر ملف تصادفا علم پيدا کرد، اما اگر علم پيدا نرد متواند

به غير از اين حم هم عمل کند. اين حم فعل تعليق است؛ اما حم فعل تنجيزي، معلق بر اين نيست که اگر قطع پيدا کرد،
بله ارادهي مولا و بعث مولا بالفعل گريبان ملف را گرفته است؛ در اين عبارت که مگوييم «اذا ظنّت بوجوب الصلاة

الجمعه»، اين وجوب صلاة الجمعه قبول داريم که ي حم فعل است اما ي حم فعل تعليق است، اگر ملف به آن علم
پيدا مکرد براي او ثابت بود؛ اما حال که فرض اين است که ظن پيدا کرده و قطع پيدا نرده در اينجا دست شارع باز است،

شارع متواند بفرمايد «فتحرم علي صلاة الجمعه»، و يا هر حم ديري متواند جعل کند.

م فعلاست که فعلين، هر دو تنجيزي باشند، اگر دو ح آيد، اجتماع مثلين يا ضدين در جايبنابراين اجتماع مثلين بوجود نم
 ،«صلاة الجمعه بالوجوب التنجيزي الثان اذا ظنّت بوجوب تنجيزي الصلاة الجمعه، فتجب علي» تنجيزي داشتيم يعن

اجتماع مثلين مشد يا «فتحرم علي صلاة الجمعه بالحرمة التنجيزي الثان»  اجتماع ضدين مشد؛ اما وقت مگوييم اين
حم متعلق ظن با اين حم که ظن و متعلقا موضوع براي آن قرار گرفته ي فعل تعليق و دوم فعل تنجيزي است و دير

اجتماع مثلين و ضدين بوجود نمآيد.

اشال دیر

کنيد، اگر هر دو فعلو تنجيزي درست م تعليق م فعلم حبالاخره در اينجا اجتماع مثلين است، گرچه شما دو گونه ح
باشند اجتماع مثلين يا اجتماع ضدين بوجود مآيد.

پاسخ

مرحوم آخوند دوباره جواب را ترار مکنند و مگويند در جمع بين حم ظاهري و واقع ي از راههاي که ارائه مدهيم براي
جمع بين حم ظاهري و واقع همين راه است، تقريبا در هفت، هشت درس آينده بحث است که اگر خبر واحد بويد نماز

جمعه حرام است اما در واقع نماز جمعه واجب باشد يا اصول عمليه، اصالة الاباحه، اصالة الطهاره، اصالة الحليه جاري شود
اما در واقع اباحه، طهارت و حليت نباشد جمع بين واقع و حم ظاهري چونه است.

معلق است. يعن ن فعلاست، ل فعل م واقعفرمايند آنجا گفتيم آن حمرحوم آخوند در آنجا از همين راه وارد شده و م
شارع فرموده من آن حم واقع که مثلا حرمت نماز جمعه است در صورت فعل مدانم که اماره يا اصل برخلاف آن قائم

شود، اما اگر قائم شد آن حم فعل واقع به مرحله فعليت تنجيزيه نمرسد. از همين راه استفاده کرده و همان جواب را بيان
مکنيم و مگوييم مانع ندارد که اين دو حم دو مرحله از فعليت باشد، ي مرحله فعل تنجيزي و ي مرحله فعل تعليق که

البته اينجا محشين گفتهاند اين اشال و جواب را مرحوم آخوند نبايد مطرح مکردند، اين ترار همان اشال و جواب سابق
است.



توضیح عبارت

«إن قلت: إن كان الحم المتعلّق به الظن»، اگر حم که ظن به آن تعلق پيدا کرده، مثل: «اذا ظنّت بوجوب الصلاة الجمعه»،
که وجوب الصلاة الجمعه حم است که ظن به آن تعلق پيدا کرده، اگر «فعلياً أيضاً»، أيضا يعن همانطور که آن حم که

ظن و متعلقش موضوع براي آن واقع شده، ببينيد مگوييم «اذا ظنّت بوجوب الصلاة الجمعه فتجب علي صلاة الجمعه»، اين
فتجب علي صلاة الجمعه حم است که متعلق و ظن، موضوع براي آن واقع شده، حال مستشل مگويد اگر اين حم که

م فعلح ظن متعلق به ي ،«م الفعلمتعلّقاً بالح ون الظنباشند، «بأن ي م هر دو فعلظن به آن تعلق پيدا کرده با آن ح
باشد اين، «لا يمن أخذُه ف موضوع حم فعل آخر»، امان ندارد أخذ اين ظن در موضوع حم فعل دوم، «مثله أو ضدّه»،
لاستلزام اين أخذ، «الظن م متعلق ظن باشد، چون «لاستلزامه»، يعنم متعلق ظن يا ضد اين حمثل اين ح م فعلکه آن ح

باجتماع الضدّين أو المثلين»، مستلزم ظن به اجتماع ضدين يا ظن با اجتماع مثلين است. همانطوري که به قطع به اجتماع
مثلين يا قطع به اجتماع ضدين را محال مدانيم، ظن به اجتماع مثلين هم محال است، پايينتر، احتمال اجتماع مثلين يا احتمال

اجتماع ضدين هم محال است. يعن همان برهان که مگويد اجتماع مثلين اگر انسان بويد من قطع دارم به اجتماع مثلين
محال است، ظن به اجتماع مثلين، احتمال اجتماع مثلين هم محال است. مثلا «اذا ظنّت بوجوب الصلاة الجمعه فتجب علي

أخذه ف گويد «و إنّما يصحل مشود، پس مستشباشد ظن به اجتماع مثلين يا ضدين م م فعلصلاة الجمعه»، اگر هر دو ح
موضوع حم آخر»، بله شما بوييد «اذا ظنّت بوجوب الصلاة الجمعه فتصدق بدرهم»، ظن را موضوع براي حم دير قرار

دهيد، «كما ف القطع طابق النعل بالنعل»، مطابق همان که در قطع گفتيم. يعن عين همان مطلب در اينجا است. در قطع گفتيم
قطع موضوع در جای که موضوع براي حم مثل حم خودش يا حم ضد خودش واقع شود، امان ندارد. قطع م تواند
موضوع براي ي حم مخالفت با حم خودش واقع شود، اينجا هم طابق النعل بالنعل همان حرف جريان دارد. پس خلاصه

مستشل مگويد بين ظن و قطع فرق نيست.

جواب مدهد «قلت: يمن أن يون الحم فعلياً»، آخوند مفرمايد دو نوع فعل داريم ي به اين معنا، «بمعن أنّه لو تعلّق به
.«زم است، «لتنجبر همان نحوي که آن ح ما هو عليه من الحال»، يعن قطع پيدا کند، «عل م فعلالقطع»، اگر به اين ح

قطع پيدا کنيم بر همانچه حال بر آن است، يعن واقعا هم بر آن است «لتنجز، و استحق عل مخالفته العقوبة». اگر قطع پيدا کند
اين حم تنجز پيدا مکند و استصحاب بر عقوبت پيد مکند اگر مخالفت کند. اين ي فعل «ومع ذلك لا يجب عل الحاكم رفع

عذر الملّف»، بر حاکم واجب نيست که عذر ملف را رفع کند، «برفع جهله لو أمن»، مثلا چيزي بياورد که او علم پيدا کند،
واجب نيست بر حاکم برفع جهله لو أمن، يعن لو أمن رفع جهل او، «أو بجعل لزوم الاحتياط عليه»، يا جعل کند لزوم احتياط

را بر ملف، «ف ما أمن»، در جاي که احتياط امان دارد، «بل يجوز جعل أصل أو أمارة مؤدية إليه تارةً»، اختيار شارع با
شارع است، متواند ي اماره يا اصل که مودي ال الواقع است تارةً او را جعل کند، «و إل ضدّه اخري»، يا ي اماره و
،تعليق م فعلگوييم حم مندارد. ببينيد در توضيح مطلب عرض کرديم به اين ح که مودي به ضد آن است، مانع اصل
يعن خيل براي شارع اهميت ندارد، اگر اتفاقا و تصادفا ملف علم به آن پيدا کرد، منجز مشود و اگر علم پيدا نرد، دست
شارع باز است متواند ي اماره يا اصل که منجر به همين شود، جعل کند يا اماره و اصل که منجز به ضد آن شود جعل

عل فعل داريم، ي م فعلفرمايد: دو نوع حاست که مرحوم آخوند در جلد اول و جلد دوم کفايه دارد م کند. اين اصطلاح
تقديرٍ و ي فعل من جميع الجهات، در بعض از عبارتهاي کفايه در جلد اول، در بحث اجتماع امر و نه مفرمايد دو نوع

حم فعل داريم. ي حم فعل تقديري، آناه تقديري را اينجا که مرسد م فرمايند يعن اگر ملف قطع به آن پيدا کرد لتنجز،
يعن شارع مگويد خيل براي من اهميت ندارد اين حم فعل که من در واقع ثبت کردم، اگر ملف علم به آن پيدا کرد، تنجز
پيدا مکند. اين تعبيري است که در اينجا دارد در بعض از جاهاي کفايه تعبير اين است که فعل عل تقديرٍ، يعن عل تقدير

عدم الاذن عل خلافه، شارع مگويد: «من وجوب نماز جمعه را در واقع جعل مکنم، فعل است، اما فعل روي اين تقدير که
اجازه دادم بر خلاف آن عمل کنيد آن فعل اماره و اصل يا امارهاي اجازهي بر خلاف آن را ندهم»؛ اما اگر با ي من با اصل
دير تنجز پيدا نمکند. «ولاياد يمن مع القطع به»، وقت انسان قطع به حم واقع پيدا کرد، لا يمن «جعل حم آخر مثله أو



ضدّه»، مگويد وقت قطع پيدا کرد به وجوب، شارع دير نمتواند ي وجوب دوم بياورد، اجتماع مثلين است. شارع نمتواند
.«حرمت بياود اجتماعل ضدين است، «كما لا يخف

مستشل دوباره اشال مکند به ذهنم مآيد در کتاب منته الدرايه م فرماید: اين سوال و جواب ترار مطلب است، مطلب
هم همين است که ايشان فرموده است.

«إن قلت: كيف يمن ذلك؟» چونه مشود اين دو حم فعل باشد، «وهل هو»، آيا نيست اين دو حم، «إ أنّه يون مستلزماً
لاجتماع المثلين أو الضدّين؟» اگر هر دو فعل است اجتماع مثلين يا اجتماع ضدين بوجود مآيد.

«قلت: لا بأس باجتماع الحم الواقع الفعل بذاك المعن»، اشال ندارد که حم فعل به اين معنا يعن حم فعل تعليق، خود
آخوند تعريف مکند، «أي لو قطع»، به اين حم، «به من باب الاتّفاق»، يعن اگر اتفاقا و تصادفا علم پيدا کرد، «لتنجز»، اين

حم، «مع حم آخر فعل ف مورده»، با ي حم ديري که فعل است منتها فعل منجز است، «ف مورده» يعن در مورد آن
حم فعل اول، جمع بين اين دو مانع ندارد، يعن دو حم فعل داريم ي فعل تقديري ي فعل تنجيزي يا ي فعل تقديري

ي فعل من جميع الجهات، جمع بين اينها مانع ندارد، آخوند مخواهد بفرمايد «اذا ظنّت بوجوب الصلاة الجمعه»، اين
وجوب الصلاة الجمعه  وجوب تعليق مشود، حم فعل تعليق است، چون فرض اين است که علم پيدا نرده، ظن پيدا کرده،

م الواقعال ندارد. «لا بأس باجتماع الحشود، جمع بين اين دو اشمنجز م صلاة الجمعه»  فعل وجوب «فتجب علي
الفعل» به اين معنا با حم فعل دير که، «بمقتض الأصل أو الأمارة»، که آن حم فعل دير به مقتضاي اصل يا اماره است،
م فعلح گوييد، اصالة الطهارة ياصالة الطهاره را م گويد، شما وقتري براي ما مدي م فعلآيد و حم اصل ي يعن

تنجيزي است؛ يعن الان آنچه بالفعل شما بايد گوش کنيد اصالة الطهارة است؛ پس حم فعل واقع، تقديري يا تعليق است.
«أو دليل»، دليل عطف به اصل است، بمقتض الأصل يا به مقتضاي دليل، اخذ ف موضوعه آن دليل الظن بالحم بالخصوص،

در آن موضوع دليل ظن به حم بالخصوص اخذ شده، يعن وقت ظن به حم أخذ شد، دليل مگويد اگر ظن به ي حم
خاص پيدا کرديد، اين حم براي شما فعليت پيدا مکند. اگر ظن به وجوب نماز جمعه پيدا کرديد، ما مگوييم نماز جمعه به
وجوب فعل تنجيزي براي شما تحقق پيدا مکند. «عل ما سيأت»، که عل متعلق به «لا بأس» است، لا بأس به اين اجتماع،

«عل ما سيأت من التحقيق ف التوفيق، بين الحم الظاهري والواقع». در جمع بين حم ظاهري و واقع که مرحوم آخوند دو
راه ارائه مدهند، راه دوم اين است که بوييم حم واقع فعل عل تقدير است و حم ظاهري فعل من جميع الجهات است یا

آن فعل تقديري و اين فعل غير تقديري.

امر پنجم: موافقت التزامیه

در امر خامس بحث از لزوم و عدم لزوم موافقت الزاميه است، ش نيست در احام شرعيه، از نظر عقل موافقت عمليه لازم
است، عملا در جاي که شارع فرمود واجب است بايد انجام دهيم و در صورت انجام ثواب و اگر مخالفت کنيم عقاب دارد.

قرار داد؛ اما آيا علاوه بر اين موافقت عمليه ي م شرعرا بايد بر طبق ح نيست که عمل خارج در موافقت عمليه بحث
موافقت التزاميه قلبيه هم نسبت به اين حم شرع لازم است يا نه؟ مورد بحث است. معناي موافقت التزاميه این است که شارع

فرموده نماز واجب است و من هم علم پيدا کردم که شارع چنين حم را فرموده در عالم واقع و در قلب ملتزم و تسليم حم
شارع باشم و بپذيرم که نماز وجوب دارد، نويم به نظر من وجوب براي نماز نيست و در خارج نماز را هم بخوانم؛ در توسليات

مثل دفن الافر نیز چنین است، مثلا عملا آن را انجام دهم اما بويم به نظر من وجوب ندارد.

سئوال این است آيا نسبت به احام شرعيه موافقت التزاميه لازم است؟



نته

نتهي بسيار خوب را کتاب منته الدرايه تذکر داده که ي اشال است بر کلام که در کتاب عناية الاصول بیان شده که
مگويد موافقت التزاميه يعن همان ايمان و تصديق بما جاء به النب، روايات داريم که انسان بايد بما جاء به النب را تصديق

کند.

منته الدرايه اشال م کند، بحث موافقت التزاميه ي مرحلهاي بعد از اين مرحله است يعن بعد از اينه من مدانم خداوند
نماز را واجب فرمود تصديق مکنم قول رسول(ص) را و آن را قبول دارم، اما آيا خود من نسبت به اين حم باطنا تسليم هستم؟

آيا اعتقادا من هم معتقد هستم که اين وجوب براي نماز بايد باشد يا نه. يا بويم من اعتقادي به وجوب نماز ندارم، و لو پيامبر
فرموده باشد(العیاذ باله)، موافقت التزاميه يعن التزام قلب و التزام اعتقادي به آن احام شرعيهاي که شارع آورده است. آيا در

احام شرعيه دو موافقت مخواهيم؟ ي موافقت عمليه خارجيه و دیری موافقت التزاميه قلبيه، بطوري که اگر دو موافقت
کنيم دو ثواب دارد؟ مخالفت دو عقاب دارد؟

نظر مرحوم آخوند

فرمايد بايد برويم سراغ وجدان و عقل، عقل حاکم بر اطاعت و عصيان است. از عقل سوال کنيم اگر کسمرحوم آخوند م 
موافقت عمليه را انجام داد اما موافقت التزاميه نرد آيا عصيان نموده است؟ مرحوم آخوند مفرمايند به نظر ما عقل چنين

حم را نمکند و عقل موافقت التزاميه را لازم نمداند. البته اين را در جاي خودش تذکر دادهاند، بعدا هم مرحوم آخوند ممن
است تذکر بدهند. بحث موافقت التزاميه در غير تعبديات است، شيخ انصاري هم در بحث موافقت التزاميه بحث مفصل در

رسائل داشتند که حتما به موازات بحث کفايه مباحث رسائل را هم ان شاء اله مبينيم.

توضیح عبارت

«الأمر الخامس: هل تنجز التليف بالقطع»، آيا تنجز تليف به قطع، «كما يقتض موافقته التزاماً »، همانطوري که عملا اقتضاء
موافقت تليف را دارد، آيا يقتض موافقت تليف را التزاماً، التزاما يعن چه؟ يعن «والتسليم له اعتقاداً وانقياداً»، تسليم

اعتقادي و انقيادي. انسان در باطل هم منقاد باشد. بويد اين حم و تليف وجوب است، «كما هو اللازم ف الاصول الدينية
والامور الاعتقادية»، لازم در اصول دين و امور اعتقادي ي چنين التزام است. «بحيث»، حالا معنا مکنند. اگر بوييم

موافقت التزاميه لازم است، «كان له امتثالان وطاعتان»، اين دو اطاعت کرده است، «إحداهما بحسب القلب والجنان»، ي
العقوبة عل فيستحق» ،عمل با جوارح و عمل خارج بحسب العمل بالأركان»، عمل بالأرکان يعن خريوالا» ،موافقت قلب

عدم الموافقة التزاماً»، استحقاق عقوبت دارد بر عدم موافقت التزاميه. «و لو مع الموافقة عملا»، ولو اينه موافقت عمليه هم
العقوبة عليه»، عليه يعن است التزام لازم نيست. «فلا يستحق يا موافقت عمليه کاف ،«أو لا يقتض» داشته باشد. هل يقتض

بر عدم موافقت التزاميه استحقاق عقوبت نباشد. «بل إنّما يستحقّها عل المخالفة العملية؟» بر مخالفت عمليه.
«ألحق هو الثان»، حق اين است که لا يقتض. چون «لشهادة الوجدان الحاكم ف باب الإطاعة والعصيان»، وجدان يعن همان
عقل در اينجا حاکم در باب اطاعت و عصيان است، «بذلك»، يعن به عدم وجوب موافقت التزاميه، عقل مگويد دير موافقت
التزاميه لازم نيست، «و استقلالِ العقل»، تفسير براي شهادت الوجدان است، عقل استقلال دارد، «بعدم استحقاق العبد الممتثل
لأمر سيده»، اگر ي عبدي امر مولايش را عملا امتثال کرد استحقاق ندارد، «إ المثوبة دون العقوبة»، مولا گفت براي من آب

بياور، اين هم عملا رفت و آب آورد اما در باطن انقياد و اعتقاد به اينه بايد براي مولا آب بياورد نداشت. اما خارجا و عملا
رفت و آب آورد، عقل مگويد او مطيع است و براي آوردن آب هم بايد ثواب به او داد براي اينه در باطن هم مخالف بوده

نيازي به عقوبت ندارد. «ولو لم ين متسلّماً»، ولو اينه تسليم نباشد «و ملتزماً به ومعتقداً ومنقاداً له»، و ملتزم و معتقد و منقاد



به اين حم نباشد. بوييم جناب آخوند شما مگوييد از نظر اطاعت و عصيان فرق ندارد، آيا بين آن انسان که موافقت
التزاميه دارد با انسان که مخالفت التزاميه دارد فرق نيست؟ مفرمايند فرق است. «و إن كان ذلك»، ذل يعن مخالفت

التزاميه، «يوجب تنقيصه وانحطاطَ درجته لدي سيده»، موجب تنقيص عبد و انحطاط درجهاش مشود وقت مخالفت التزاميه
کند در نزد مولا، چرا موجب انحطاط مشود؟ «لعدم اتّصافه بما يليق أن يتّصف العبد به»، چون به آنچه عبد سزاوار است به آن

متصف باشد، متصف نيست، عبد سزاوار است به چه چيزي متصف باشد؟ «من»، بيان براي ما يليق است، «من الاعتقاد
بأحام»، عبد در صورت شوون عبوديت را انجام مدهد که نسبت به احام مولايش انقياد داشته باشد «مولاه والانقياد لها،

وهذا»، هذا يعن انحطاط درجه عبد، «غير استحقاق العقوبة عل مخالفته لأمره أو نهيه التزاماً» غير از مسألهي استحقاق عقوبت
بر مخالفت عبد به امر مولا يا نه مولا است، التزاما اما «مع موافقته عملا»، عملا موافقت کند اما مخالفت التزاميه کند،

استحقاق عقوبت بخاطر مخالفت التزاميه ندارد، پس خلاصه آخوند مفرمايد مخالفت التزاميه ي انحطاط درجهي عبوديت
مآورد و موافقت التزاميه درجه عبوديت را بالا مبرد اما ربط به ثواب و عقاب که مربوط به مقام عمل است ندارد. «كما لا

.«يخف

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


