
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد دوم »

در تاریخ ۳۱ شهریور ۱۳۷۵

امارات / قطع
جلسه 11 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«فإنّه لا ياد يصح تنزيل جزء الموضوع أو قيده بما هو كذلك، بلحاظ أثره إ ف ما كان جزؤه الآخر أو ذاتُه محرزاً بالوجدان، أو
تنزيله ف عرضه».

خلاصه جلسه گذشته

در حاشيه رسائل راه را براي تصحيح فرمايش شيخ انصاري ذکر کرديم که راه دقيق و مشل بود و توضيح مفصل را در
جلسه قبل عرض کرديم؛ خلاصه آن راه اين بود که در ما نحن فيه چهار عنوان داريم: ي عنوان مؤدي، دوم عنوان واقع، سوم

قطع به مؤدي، چهارم قطع به واقع.

دليل اماره ي دلالت مطابق دارد، دليل اماره مؤدي را نازل منزلهي واقع قرار مدهد، آناه به دلالت التزاميه يا به دلالت
فهميم که قطع به مؤدي نازل منزلهي قطع به واقع است؛ اين خلاصه بيان مرحوم آخوند که عرض کردم بيان دقيقاقتضاء م

بود و توضيح مفصل آن را قبلا عرض کرديم.

مفرمايند در اين بحث کفايه ما به آن راه که در حاشيه رسائل اختيار کرديم دو اشال داريم: ي اشال اين است که اين راه
مستلزم تلف است، راه است که در آن تلف وجود دارد و وجه تلف آن اين است که عرف بين دلالت اول و دلالت دوم

ملازمهاي متوجه نمشود، از عرف سوال مکنيم نمگويد من بين اين دو دلالت ملازمهاي مبينم، بين اينه شارع مودي را به
منزلهي واقع قرار دهد و اينه قطع به مودي به منزلهي قطع به واقع باشد عرف ملازمهاي را درک نمکند.

اشال دوم به حاشیه

کنند، اما بيانال دوم اين است که اين راه مستلزم دور است که البته عرض کرديم خود مرحوم آخوند تصريح  به دور نماش
دارند که کثيري از شاگردان ايشان از بيان ايشان مسألهي دور را استفاده کردهاند و آن بيان نياز به مقدمهاي دارد.

مقدمه اين است که احام که داراي موضوعات است هر حم و موضوع را که بررس کنيم، م یابیم موضوع يا بسيط يا
مرکب يا مقيد است؛

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/57
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


قسم اول: موضوع بسیط

گاه موضوع بيش از ي جزء ندارد و موضوع بسيط است مثلا اگر زيد حيات داشته باشد انفاق بر زوجهاش بر او واجب
است؛ موضوع وجوب انفاق عبارت از حيات زيد است و حيات زيد ي موضوع بسيط است.

قسم دوم: موضوع مرکب

داريم به نام ضمان، موضوع ضمان مرکب از دو جزء است، ي مح جزء است مثلا ي که داراي بيش از ي موضوع
جزء اين است که اگر شخص بر مال غير عدواناً استيلاء پيدا کند، اين موضوع ضمان است و مال هم رضايت نداشته باشد و

بدون اذن مال باشد، اينجا موضوع مرکب است از استيلاء بر مال غير و عدم رضايت و اجازه غير؛ هر دو جزء اين موضوع
بايد محقق شود، سپس حم به ضمان جريان پيدا مکند.

قسم سوم: موضوع مقید

 اما بعض از موضوعات نه بسيط است و نه مرکب، بله مقید است مثلا مدانيم موضوع جواز تقليد مجتهد است، تقليد از
ن اين مجتهد مقيد به عدالت است، قيد دارد و قيد آن عدالت است. اين مطلب که موضوعات گاهمجتهد جايز است و ل

اوقات بسيط، مرکب و مقيد هستند.

در موضوعات مرکبه بايد تمام اجزاء موضوع موجود شود تا حم مترتب شود، بايد مقيد و قيد موجود باشد تا حم مترتب
شود، بصرف تحقق ي جزء از اجزاء موضوع حم بر آن موضوع مترتب نمشود، بايد هر دو جزء آن محقق شود.

حالا بعد از اين مطلب در ما نحن فيه مخواهيم بدانيم آيا اماره قائم مقام قطع موضوع واقع مشود يا خير؟ مثال قطع
موضوع اين است «اذا قطعت بوجوب الصلاة فتصدق بدرهم» در اين قضيه ي حم داريم، وجوب تصدّق، حم ما داراي

موضوع است و اين موضوع مرکب از دو جزء است، ي جزء آن وجوب نماز است و جزء دوم قطع به وجوب نماز است،
«اذا قطعت بوجوب الصلاة»، پس مخواهيم ببينيم حال که اماره قائم بر وجوب نماز شد، قطع وجدان به وجوب نماز نداريم،
اين اماره قائم مقام قطع موضوع مشود يا خير؟ در اينجا شارع با دليل حجيت اماره، وقت مگويد امارة معتبر است، با اين

دليل وجوب نمازي را که مودي اماره است نازل منزلهي وجوب واقع قرار مدهد و بحث در اين نيست.

بعد مرحوم آخوند مفرمايند تا اينجا ي جزء موضوع درست شد، موضوع مرکب از قطع به وجوب صلاة است، وجوب صلاة
آن درست شده است. اگر وجوب نمازي را که خبر واحد آورد، نازل منزلهي وجوب واقع قرار گرفت، پس قطع به وجوب نماز

نازل منزلهي قطع به وجوب واقع است. قطع به اين مودي که ي وجوب نماز تنزيل است، اين نازل منزلهي قطع به واقع
حقيق است، اين مستلزم دور است؛ براي اينه اگر تنزيل اول بخواهد صحيح باشد، متوقف بر تنزيل دوم است و تنزيل دوم

متوقف بر تنزيل اول است.

بیان اشال دور

اشال دور این است در دلالت اول گفتيم شارع مودي خبر واحد را نازل منزلهي واقع قرار داده است،به این معنا که وجوب
نمازي که خبر واحد مگويد به منزلهي واجب واقع است، که تنزيل اول بود، اين تنزيل در صورت صحيح است که بر آن اثر



مترتب شود، اثر در صورت بر اين تنزيل مترتب مشود که جزء دوم موضوع محقق باشد، طبق مقدمات که عرض کرديم اگر
موضوع مرکب باشد و حم بخواهد مترتب شود بايد تمام اجزاء مرکب محقق باشد، اگر ي جزء محقق باشد و جزء دير

نباشد آن حم بر آن موضوع مترتب نم شود، موضوع «اذا قطعت بوجوب الصلاة» است، خبر واحد ي جزء آن را که
وجوب الصلاة است را ایجاد کرده است، اما قطع آن که هنوز درست نشده است، پس اگر تنزيل اول بخواهد صحيح باشد و اثر

شرع بر آن مترتب باشد، متوقف است بر اينه جزء دوم موضوع محقق باشد، جزء دوم موضوع تنزيل دوم است، تنزيل دوم
معنايش اين است که بوييم قطع به مودي، که اسم اين مودي را واقع تنزيل نهادیم، قطع به واقع تنزيل را شارع نازل منزلهي

قطع به واقع حقيق مداند، يعن شارع مگويد اگر واقع حقيق را به تو نشان مدادند قطع پيدا مکردي، قطع به اين واقع
تنزيل نازل منزلهي آن باشد، اگر اين تنزيل دوم محقق باشد جزء دوم موضوع هم محقق مشود، يعن «اذا قطعت» درست

مشود؛ پس تنزيل اول بر تنزيل دوم متوقف است؛ علت اين است که اگر تنزيل دوم نباشد اثري بر تنزيل دوم مترتب نمشود،
با ي جزء موضوع حم محقق نمشود، از آن طرف تنزيل دوم هم متوقف بر تنزيل اول قطع به واقع تنزيل است، اگر شارع
بخواهد اين قطع را نازل منزلهي قطع به واقع حقيق بداند اين فرع بر آن است که اولا مودي را نازل منزلهي واقع کرده باشد،

يعن اولا فرموده باشد اين وجوب نماز جمعه که خبر واحد مگويد نازل منزلهي واقع است تا قطع به اين نازل منزلهي قطع به
.واقع باشد؛ پس تنزيل اول متوقف بر تنزيل دوم و تنزيل دوم هم متوقف بر تنزيل اول است و هذا دور

آناه مرحوم آخوند ي مقداري مطلب را باز مکنند، مفرمايند موضوعات مرکبه اگر ي جزء آن را شارع از راه تنزيل
درست کرد، جزء دير آن يا بايد بالوجدان محرز باشد يا بايد به ي تنزيل دوم که در عرض آن تنزيل باشد، در حال که در ما
نحن فيه اين تنزيل دوم که ما داريم در طول تنزيل اول است نه عرض تنزيل اول و مثال براي اين معنا زياد است که در تطبيق

اين را مخوانيم و توضيح مدهيم تا روشن شود.

پس اين «لايخلو من تلف»، بيان تلف را عرض کرديم که گفتيم عرف ملازمهاي را در اينجا نمبيند، «بل تعسفٍ»، حالا «فإنّه»
بيان براي تعسف است که آخوند مخواهد بفرمايد اين مستلزم دوم است، بيان تعسف اين است.

«فإنّه لا ياد يصح تنزيل جزء الموضوع»، صحيح نيست، «ياد» را بذاريد کنار چون از الفاظ اضافهاي است که مرحوم
تنزيل جزء الموضوع»، تنزيل جزء موضوع صحيح نيست، «أو قيده»، اين جزء موضوع يعن آخوند آورده است. «لا يصح

آنجاي که موضوع مرکب است، قيد موضوع آنجاي که موضوع مقيد است، موضوع مقيد را عرض کرديم مثلا موضوع جواز
تقليد مجتهد است، اما مجتهد مقيد است به اينه عادل باشد، مرکب مثل موضوع ضمان، موضوع ضمان مرکب از دو چيز

است، استيلاء بر مال غير و عدم رضايت مال، جزء يا مقيد موضوع «بما هو كذلك»، يعن بما هو جزء الموضوع و بما هو قيد
الموضوع، لا يصح تنزيل «بلحاظ أثره»، يعن اثر الموضوع، اين يعن اثر بر اين موضوع مترتب نمشود، «إ ف ما كان جزؤه
الآخر»، مر آنجاي که جزء دير، جزء دير يعن آنجاي که مرکب است «أو ذاتُه»، يعن ذات الموضوع آنجاي که مقيد است،
ذات الموضوع مقيد همان مجتهد است، «محرزاً بالوجدان»، يا از راه وجدان براي ما محرز باشد يا آن جزء دير از راه تنزيل
هم اگر محرز مشود، «أو تنزيله ف عرضه»، يعن به تنزيل جزء الآخر ف عرضه، يعن در عرض تنزيل جزء اول، «لا ف طول

تنزيل جزء الاول» اگر حم را بيان کردنند که موضوع آن انسان ح عادل باش، مثلا گفتند «اگر ي انسان ح عادل بود،
روزي ي تومان براي او قرار دهيد»، ديروز زيد انسان ح عادل بوده، امروز ش مکنيم زيد حيات دارد يا نه، استصحاب
مگويد او حيات دارد؛ پس با استصحاب، تنزيل حيات مشوک را نازل منزلهي حيات واقع مکنيم، اين تنزيل اول است،

ش مکنيم عدالت دارد يا نه، استصحاب مکنيم عدالت مشوکه را نازل منزلهي عدالت واقعيه. اين تنزيل دوم است، يعن در
اينجا که موضوع ما مرکب از دو جزء است، حيات و عدالت، هر دو با تنزيل درست شده منتها اين تنزيلها هيچدام متوقف بر

ديري نيستند، هر دو در عرض يدير هستند، اما در ما نحن فيه اينونه نيست.

عل ون دليلامورد است، «لا ياد» بون دليل الأمارة أو الاستصحاب»، دليل اماره يا استصحاب، دوباره اين «ياد يفلا ي»



تنزيل جزء الموضوع»، دليل بر تنزيل جزء موضوع نيست، «ما لم ين هناك دليل عل تنزيل جزئه الآخر»، مادام که دليل بر
تنزيل جزء دير نباش، در دو مورد دليل براي تنزيل مخواهيم ي، «ف ما لم ين محرزاً حقيقةً»، در جاي که جزء دير

حقيقتا محرز نباشد. يعن اگر در همين مثال که عرض کردم عدالت را استصحاب مکنيم حيات اگر براي شما حقيقتا محرز
باشد دير نياز به تنزيل نداريد، دو، «وف ما لم ين دليل عل تنزيلهما بالمطابقة»، آنجاي که دليل بر تنزيل هر دو به دلالت

مطابق نداشته باشيم، يعن ي زمان هست که ي دليل مآيد به دلالت مطابق دلالت بر تنزيل هر دو دارد، اينجا دير نياز به
دوم نداريم. «كما ف ما نحن فيه، عل ما عرفت»، كما ف ما نحن فيه يعن قبلا اثبات کرديم که در ما نحن فيه دليل که به

دلالت مطابق دلالت بر تنزيلين کند نداريم، ي دليل اماره را نازل منزلهي واقع قرار دهد و قطع به اماره را نازل منزلهي قطع به
واقع قرار دهد ما نداريم. «فلا ياد يون دليل الأمارة» دليل هم مادام که «لم ين هناك دليل عل تنزيل جزئه الآخر ف ما لم

ين محرزاً حقيقةً وف ما لم ين دليل عل تنزيلهما بالمطابقة»، در بعض از نسخ، مثل منته الدرايه اينچنين آمده، در متن
،«ن کذلن محرزاً حقيقةً»، آنجا دارد که «اما اذا لم يما لم ي قبل از «ف يعن ،«ن کذلالدرايه آورده، «اما اذا لم ي منته
آناه اين «لم ين دليل الأمارة»، جزاي آن «أما» مشود ، «اما اذا لم ين کذل، لم ين دليل الأمارة دليلا عليه أصلا»، حالا

اين از کدام نسخه آورده، ما نسخهاي را پيدا نرديم، بعضها «لم ين دليل الأمارة» را جزاء گرفتهاند براي «ف ما لم ين»
دوم، گفتهاند «و ف ما لم ين دليل لم ين دليل الأمارة دليلا عليه»، دير دليل اماره دليل بر اين تنزيل نمشود «أصلا»، عبارت

مرحوم آخوند اينجا مقداري ناقص دارد. در ذهنم مآيد عنايت الاصول هم تذکر داده و بعض شروح دير هم به آن تذکر
دادهاند، و عبارت روشن نيست و مشوش است. ما باشيم و ظاهر اين عبارت بايد بوييم «فلا ياد يون دليل الأمارة أو

الاستصحاب دليلا کذا»، بعد که مرسيم «وف ما لم ين دليل» اين «لم ين دليل الأمارة» را جزاي آن «ف ما لم ين» قرار
بدهيم، بوييم در جاي که دليل که بر تنزيل هر دو به دلالت مطابق نباشد دليل اماره، دليل بر آن وجود ندارد، مطلب روشن

است اما عبارت مقداري مشوش است.

حالا چرا «لم ين دليل الأمارة دليلا عليه»، دليل که اماره را حجت قرار مدهد، چرا نمتواند دليل بر تنزيل جزء دوم باشد؟
«فإنّ دلالته»، بيان دوم است. «فإنّ دلالته عل تنزيل المؤدي»، دلالت دليل اماره بر تنزيل مؤدي، «تتوقّف عل دلالته عل تنزيل
القطع»، توقف دارد بر دلالته يعن دلالت دليل اماره بر تنزيل قطع يتوقّف «بالملازمة»، بالملازمه دلالت دارد و توقف دارد، وجه

آن را عرض کرديم، بدليل اينه اگر اين تنزيل دوم نباشد تنزيل اول بلا اثر است، چون اگر جزء موضوع درست باشد، جزء دير
نباشد اينجا حم مترتب نمشود؛ ما گفتيم در مواردي که موضوع مرکب است اگر ي جزء محقق باشد و جزء دير نباشد

فايدهاي ندارد، اگر شارع ي جزء را تنزيل کند اما جزء دير را تنزيل نند در اينجا تنزيل اول اثري ندارد؛ پس در ما نحن فيه در
اين مثال «اذا قطعت بوجوب الصلاة فتصدق»، اگر شارع وجوب صلاة مودي خبر واحد را نازل منزلهي وجوب واقع قرار
دهد، اگر تنزيل بخواهد اثر داشته باشد توقف بر تنزيل دوم دارد. «يتوقف عل دلالته»، يعن دلالت دليل اماره، بر تنزيل قطع،

تنزيل قطع يعن تنزيل قطع به اماره نازل منزلهي قطع به واقع است.

اينجا هم منته الدرايه ي اشتباه کرده، فرموده «يعن تنزيل اماره نازل منزلهي قطع». اين اشتباه است تنزيل قطع را ايشان
معنا کرده يعن تنزيل اماره نازل منزلهي قطع، در حال که این صحیح به نظر نم رسد، تنزيل قطع يعن تنزيل قطع به مودي
نازل منزلهي قطع به واقع است، اين توقف بر آن دارد «ولا دلالة له كذلك»، دلالت براي دليل اعتبار، کذل بر اين تنزيل دوم
نيست، «إ بعد دلالته عل تنزيل المؤدي»، مر اينه دلالت بر تنزيل مودي داشته باشد. دقت کنيد شما چه زمان متوانيد
بوييد قطع به مودي نازل منزلهي قطع به واقع است؟ زمان که اول خود مودي نازل منزلهي واقع قرار گرفته باشد. «فإنّ

الملازمة إنّما تون بين تنزيل القطع به»، ملازمه بين تنزيل قطع به مودي، «منزلةَ القطع بالموضوع الحقيق»، اين از ي طرف
و بين «تنزيل المؤدي منزلة الواقع»، اين چهار عنوان که براي شما تفي کرديم اگر خوب دقت کرده باشيد مطلب آخوند

روشن است.

1. مودي که تعبیر به واقع تنزيل م شود.



2. واقع، که همان واقع حقيق است.
3. قطع به مودي.
4. قطع به واقع.

آناه تنزيل اول مودي را نازل منزلهي واقع قرار مدهد، تنزيل دوم قطع به مودي را نازل منزلهي قطع به واقع قرار مدهد. «كما
بود که در حاشيه رسائل گفتيم، «ثم ال مطلبفرمايند اين اشداً، فإنّه لا يخلو عن دقّة»، بعد مرحوم آخوند مل جيفتأم ،لا يخف

لا يذهب عليك»، بر تو مخف نماند که «أنّ هذا لو تم لعم»، «أنّ هذا» يعن «أنّ» اين توجيح که ما کرديم، «لو تم» اگر تمام
باشد و اين اشال به آن وارد نباشد، «لعم»، عموميت دارد. عموميت دارد يعن «و لا اختصاص له بما إذا كان القطع مأخوذاً

عل نحو الشف»، اختصاص به آن موردي که قطع به نحو کاشفيت مأخوذ است ندارد؛ يعن شامل آنجاي که قطع به نحو
صفتيت هم مأخوذ است مشود و بيان که ما کرديم بر اينه دليل اماره، اماره را جاي قطع موضوع قرار دهد «لعم» است هم

جاي قطع موضوع کشف قرار مدهد هم جاي قطع موضوع وصف قرار مدهد.

پس در امر ثالث نظر مرحوم آخوند اين شد که امارات فقط قائم مقام قطع طريق محض قرار مگيرند. اما جاي قطع
موضوع کشف و وصف قرار نمگيرند. اما شيخ انصاري فرمود قائم مقام قطع طريق و موضوع کشف قرار مگيرند.

امر چهار: موارد امتناع اخذ قطع در موضوع حم

در امر رابع ي تقسيم ديری به لحاظ ديري براي قطع بيان مکنند، مفرمايند در قطع موضوع که متعلق براي حم واقع
شده يا آن حم نفس همان حم متعلق قطع است يا ضدّ آن است يا مثل آن است، هر سه قسم را ابطال مکنند و مفرمايند آن

حم بايد مخالف با حم متعلق قطع باشد. قبلا به اين بحث اشارهاي شد.

امتناع اخذ قطع در موضوع خود

در توضیح مطلب م فرمایند: اگر در موضوع ي حم قطع أخذ شده باشد آن حم نفس همان حم متعلق قطع نمتواند
باشد؛ مثلا شارع نمتواند بفرمايد «اذا قطعت بوجوب الصلاة الجمعه فيجب علي صلاة الجمعه» که اين يجب همان يجب
متعلق قطع باشد، بدليل اينه مستلزم دور است. بيان دور اين است که هر حم متوقف بر موضوع است يعن اگر بخواهد

وجوب صلاة جمعه بيايد ابتدا بايد موضوع بيايد چون هر حم در رابطهي با موضوع به منزلهي معلول در مورد علت است،
تا علت نيايد معلول نمآيد، تا موضوع نيايد حم نمآيد، پس هر حم توقف بر موضوع دارد؛ پس موضوع صلاة جمعه توقف

دارد بر قطع به صلاة جمعه که موضوع است. از طرف هر قطع توقف بر متعلقاش دارد، يعن اول بايد ي متعلق باشد تا
انسان قطع به آن پيدا کند، پس بايد اول وجوب نماز جمعه باشد تا انسان به آن قطع پيدا کند، در نتیجه وجوب نماز جمعه

متوقف بر قطع به آن است، قطع به آن هم متوقف بر خود آن است و هذا دور، اين باطل است.

امتناع اخذ قطع در موضوع مماثل حم

صورت دوم اين است که آن حم مثل حم متعلق قطع باشد، فرق بين مثل و آن صورت اول اين است که در صورت اول ما
دو حم نداريم، تعدد حم به تعدد ملاک است. اگر مثلا امروز به بويند نماز جمعه واجب است، ي حم است. فردا هم

بويند نماز جمعه واجب است، این حم دیر است، تعدد حم، تعدد ملاک لازم دارد، در جاي که مگفتيم آن حم، خود
همان حم متعلق باشد يعن دو ملاک ندارد اين همان حم است، اين مستلزم دور است؛ اما اينجاي که مگوييم اين حم مثل



همان حم باشد دو ملاک دارد، لن چون دو ملاک مثل هم است حم آن دو نیز مانند هم م شود. مگوييم «اذا قطعت
بوجوب الصلاة الجمعه فتجب علي صلاة الجمعه بوجوب الآخر»، يعن به حم دوم، لن اين وجوب دوم مثل وجوب اول

است. مرحوم آخوند مفرمايند اينجا مستلزم دور نيست اما مستلزم اجتماع مثلين است.

امتناع اخذ قطع در موضوع ضد حم

 صورت سوم اين است که اين حم ضد آن باشد، شارع بفرمايد «اذا قطعت بوجوب الصلاة الجمعه فتحرم علي صلاة
الجمعه». نماز جمعه بر تو حرام است، لازمهاش اين است که هم نماز جمعه واجب باشد چون قطع پيدا کرده و هم حرام، اين

اجتماع ضدين است. اين تقسيم که براي قطع بيان مکنند.

حم اخذ ظن در موضوع حم

اما ظن موضوع در تمام اقسام مانند قطع نيست، ظن موضوع مانند قطع در قسم اول است، يعن اگر ظن به حم در
موضوع خود آن حم أخذ شود مستلزم دور است. «اما لا مانع و لا اشال» که ظن به ي حم در موضوع مثل آن حم أخذ

شود يا در موضوع  ضد آن حم أخذ شود، مثالهاي آن مانند مثالهاي است که در مورد قطع زديم، جاي قطع، ظن بذاريد.

مثلا بوييم «اذا ظنّت بوجوب الصلاة الجمعه فتجب علي صلاة الجمعه بنفس هذا الوجوب». اگر اين باشد مستلزم دور است،
چون وجوب نماز جمعه متوقف بر موضوع هر حم يتوقف موضع عل موضعه مشود، در موضع آن هم ظن است، ظن هم

متوقف است بر اينه قبلا نماز جمعه واجب شده باشد، پس دور لازم مآيد؛ اما صورت دوم و سوم که بوييم «اذا ظنّت
بوجوب الصلاة جمعه فتجب علي صلاة الجمعه بوجوب الآخر». آخوند م‌فرمايند اين اشال ندارد. «اذا ظنّت بوجوب

الصلاة الجمعه فتحرم علي الصلاة الجمعه»، مفرمايند اين اشال ندارد؛ چون فارغ بين قطع و ظن در اين است که در ظن
مرتبهي حم ظاهري محفوظ است. يعن وقت انسان ظن پيدا کرد شارع متواند حم ظاهري را در آن مرحله حفظ کند، به

خلاف قطع، انسان وقت قطع پيدا مکند، قطع کاشفيت تامه دارد، وقت قطع به نماز جمعه واجب پیدا کرد يعن مگوييد من
دارم واقع را مبينم از ديد خودم، نماز جمعه واجب است؛ اما کس که ظن دارد يعن جاهل به واقع است، شارع متواند بويد

وقت ،کنم، چون تو هنوز جاهل م ظاهري جعل مح گويم حرام است، حرام است يعناگر ظن پيدا کردي به حليت من م
جاهل باش من متوانم در اين مرحله حم ظاهري ضد آن را بياورم. بويم تو اگر ظن پيدا کردي به اينه اينجا نجس است من

مگويم پاک است. اما نمتواند بويد اگر قطع پيدا کردي اينجا نجس است من مگويم پاک است.

توضیح عبارت

«الأمر الرابع: لا ياد يمن»، باز ياد را حذف کنيد. «لا يمن أن يؤخذ القطع بحم»، امان ندارد أخذ شود قطع به ي حم،
«ف موضوع نفس هذا الحم»، در موضوع خود آن حم. «للزوم الدور»، که بيان دور را عرض کرديم. «ولا مثله»، يعن در

آيد. «ولا ضدِّه للزوم اجتماع الضدّين»، قطع به يم، «للزوم اجتماع المثلين»، اجتماع مثلين لازم مموضوع مثل آن ح
حم در موضوع ضد آن حم هم أخذ نمشود، اجتماع ضدين لازم مآيد. «نعم يصح أخذ القطع بمرتبة من الحم»، که اين
م مراحل و مراتبفرمايد ما قبلا ياد شما داديم که حکند، مم استثناي را در خارج مطلب توضيح نداديم، مرحوم آخوند ي

دارد: مرحلهي اول اقتضاء است، مرحلهي دوم انشاء است، مرحلهي سوم فعليت است، مرحلهي چهارم تنجز است، شارع
متواند قطع به ي حم در ي مرتبهاي را موضوع قرار دهد براي مثل همان حم در مرتبهي دير، مثلا بفرمايد «اذا قطعت
بوجوب انشاي نماز جمعه من براي تو مگويم نماز جمعه واجب به وجوب فعل است». این اشال ندارد يا بفرمايد: «اگر



قطع پيدا کردي به وجوب انشاي نماز جمعه من نماز جمعه را حرام مکنم بحرمة فعليه»، اين اشال ندارد چون اختلاف مرتبه
است. «يصح أخذ القطع بمرتبة من الحم ف مرتبة اخري منه»، أخذ کند در مرتبهي ديري از آن حم، منه يعن «من نفس

الحم، أو من مثله، أو من ضدّه». که مثالهاي آن روشن است.
«وأما الظن بالحم»، ظن به حم، «فهو وإن كان كالقطع»، ظن مانند قطع است، «فعدم جواز أخذه ف موضوع نفس ذاك

الحم المظنون»، در اينه جايز نيست أخذ آن در موضوع همين حم مظنون، يعن ظن مانند قطع در قسم اول است. «إ أنّه
لما كان معه»، يعن مع الظن، «مرتبةُ الحم الظاهري محفوظةً»، چون مرتبهي حم ظاهري محفوظ است، چون ظن به واقع

هنوز جاهل به واقع است، کس که ظن دارد يعن هنوز به واقع يقين ندارد و جهل دارد، وقت جهل داشت در مورد جهل به واقع
حم ظاهري قابليت جعل دارد و شارع متواند حم ظاهري بياورد. مثلا بويد: اگر شما ظن پيدا کرديد، کما اينه در فتاوا هم
آخر ف ماصالة الطهاره را آورده است. «كان جعل ح داريم، ظن به نجاست داريد، در مرحلهي ظن به نجاست شارع مع ذل

مورده مثل الحم المظنون أو ضدّه بمانٍ من الإمان»، جعل ي حم دير در مورد ظن که آن حم دير مثل حم مظنون
باشد، حم مظنون يعن حم که متعلق ظن است، يا ضد حم مظنون باشد. اين جعل «بمانٍ من الإمان». در قطع

مگوييم واقع روشن است. وقت انسان قطع به وجوب نماز جمعه دارد شارع نمتواند بويد نماز جمعه حرام است چون
مگويد من قطع دارم و واقع را مبينم، اجتماع ضدين بوجود مآيد. شارع نمتواند ي حم وجوب دوم بياورد مثل اين

حم، اجتماع مثلين لازم مآيد. اما اگر انسان بويد من ظن به وجوب نماز جمعه دارم، شارع مگويد چون ظن داري من نماز
جمعه را بر تو واجب مکنم يا حالا که ظن به وجوب نماز جمعه داري من نماز جمعه را بر تو حرام مکنم، اشال ندارد چون

حم ظاهري در فرض جهل هنوز قابليت جعل را دارد.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


