
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد دوم »

در تاریخ ۱۸ شهریور ۱۳۷۵

امارات / قطع
جلسه 2 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

متن کفایه

«و إن أبيت إلا عن ذلك فالأول أن يقال إن الملف إما أن يحصل له‌ القطع أو لا و عل الثان إما أن يقوم عنده طريق معتبر أو لا
لئلا تتداخل الأقسام فيما يذكر لها من الأحام‌».

عرض کرديم براي اينه به جميع مباحث که در کتاب مطرح مشود در اول کتاب اشارهاي شده باشد، هم مرحوم شيخ و هم
مرحوم آخوند، براي مباحث عقليه تقسيم ذکر کردهاند. مباحث کتاب مقداري راجع به قطع است، مقداري راجع به ظن است و

مقداري راجع به اصول عمليه است.

روي اين حساب ظاهري، خود مرحوم شيخ ي تقسيم ثلاث بيان کرده‌اند «فاعلم أن الملف إذا التفت إل حم شرع، إما أن
يحصل له القطع، أو الظن، أو الش». مرحوم آخوند(قده) فرمودند اين تقسيم مورد قبول ما نيست و ما متوانيم با ي تقسيم

ثنای، به تمام مباحث کتاب اشاره کنيم.

البته ديروز عرض کردم اين تقسيم هيچ ثمرهي علم و يا ثمرهي عمل بر آن مترتب نيست؛ حال تقسيم ثلاث باشد، رباع باشد،
ثنای باشد، تفاوت در مسئله نم‌کند. تنها ثمره این تقسیم بندی اين است که مجموع مباحث محرره در علم و یا در آن کتاب را

در ي قالب مشخص ارائه دهند تا دانش آموزان آن علم، بهتر علم را بیاموزند.

در بحث امروز، مرحوم آخوند مفرمايند حالا اگر کس به تقسيم ثنای ما راض نشود و اصرار بورزد که تقسيم بايد ثلاث باشد،
ما تقسیم ثلاث را ارائه م کنیم.

وجوه اعراض مرحوم آخوند از تقسیم ثنای

مرحوم آخوند به چند وجه از تقسیم ثنای خود  اعراض م کند:

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/57
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


وجه اول:

م واقعام ظاهريه را در مباحث قطع بردند و گفتند همان طور که قطع به حلف، احوجه اين است که مرحوم آخوند با ت ي
داريم، قطع به حم ظاهري هم داريم. حالا کس بويد نه جناب آخوند حم در تعريف و در عبارت بايد حم واقع باشد؛ اگر

حم واقع باشد، دير تقسيم ثنای امان ندارد.

وجه دوم:

وجه دوم اين است که مرحوم آخوند ي تقسيم ثنای کرد، منتها هدف از تقسيم در اينجا محقق نمشود. هدف از تقسيم اين
است؛ ابواب که در کتاب آمده به ي صورت اجمال بايد به آن اشاره شود. ما ابتدا مباحث قطع را مخوانيم، بعد مباحث ظن
که شما ارائه نموده اید مبتدي و خواننده کتاب اصلا پ خوانيم. در اين تقسيمخوانيم، سپس مباحث اصول عمليه را مرا م

به اين سه بحث نمبرد.

شما مگوييد «فاعلم أن البالغ» تا مرسد به اينه «إما أن يحصل له القطع أو لا». با اين، هدف از تقسيم محقق نمشود.

لذا اين دو وجه و وجوه ديري هم که شايد در تقرير به آن اشاره کنيم، باعث مشود مرحوم آخوند بفرمايند چون شما توقع
داريد که ما ي تقسيم ثلاث به شما ارائه دهيم. ما تقسيم ثلاث ارائه مدهيم، اما غير از آن تقسيم ثلاث که شيخ ارائه داده است.

به اين بيان که مفرمايند:

وقت ملف به حم شرع التفات پيدا مکند 1. يا قطع به آن حم شرع پيدا مکند يا 2. قطع پيدا نمکند.

صورت دوم که قطع پيدا نمکند دو صورت مشود:

الف: يا «يقوم عنده طريق المعتبر» که بحث امارات مشود، بحث خبر واحد، بحث هر چيز که بعنوان اماره مطرح است.

ب: قسم دير اين است که «لا يقوم عنده طريق المعتبر»، يعن طريق معتبر و ظن معتبر ندارد، موارد اصول عمليه مشود. اگر
کس به حم واقع ش داشت و طريق معتبر براي حم واقع نداشت، بايد به اصول عمليه عمل کند.

اشال آخوند به تقسیم ثلاث مرحوم شیخ

آخوند مگويد جناب شيخ اگر بخواهيم تقسيم ثلاث کنيم، اينچنين بايد تقسيم کنيم. براي اينه مرحوم آخوند مفرمايند با صرف
نظر از اشالات که به تقسيم شيخ وارد کرديم، تقسيم ثلاث شيخ، گرفتار ي اشال مهم بنام «تداخل اقسام» است. روي تقسيم

شيخ بعض از اقسام در بعض از اقسام دير تداخل مکند.

بيان و توضيح آن اين است که؛ مرحوم شيخ فرمود ملف وقت ملتفت به حم میشود يا قطع يا ظن ويا ش پيدا مکند.
مرحوم شيخ در قسمت ظن و مظنه، بين ظن متعبر و ظن غير معتبر تفي نردهاند. اگر براي کس ظن غير معتبر قائم شد،
اگر «يقوم عند الشخص ظن غير معتبر»، از شيخ سوال مکنيم اين را در کدام قسم بايد مطرح کنيم؟ آيا در قسم ظن بياوريم؟
در قسم ظن، به ظن غير معتبر نمشود عمل کرد. لا محاله چون خارجا مدانيم ظن غير معتبر، حم ش دارد، بايد برود در

موارد ش، تا اصول عمليه در مورد آن جاري شود.



پس بعض از موارد ظن، داخل در قسم ش مشود. این چنین است که تداخل م شود.

وقت مخواهيد تقسيم را ارائه دهيد، بايد تقسيم ارائه دهيد که هيچ قسم در قسم دير تداخل نند و اين عدم تفي بين ظن
معتبر و ظن غير معتبر، سبب تداخل مشود، اين ي مثال براي تداخل است.

مثال دوم براي تداخل؛ ظاهر عبارت شيخ که م‌فرمايند ملف، يا قطع يا ظن يا ش دارد، ظهور در قطع شخص، ظن
شخص و ش شخص دارد. ظاهر عبارت چنین است، چون مگويد: «فاعلم ان الملف اذا التفت إما أن يقطع»، يعن قطعا

شخصيا، در مورد ظن و ش نیز چنین خواهد بود.

مثل خبر واحد، چراکه خبر واحد، مفيد ظن نوع قائم شد، ظن نوع ظن نوع گوييم اگر براي کسحالا به جناب شيخ م
است، با مثل خبر واحد که مفید ظن نوع است چه م‌کنید؟ در  کدام قسم قرار م‌دهید؟ ظاهر عبارت شما اين است که ظن
بايد شخص باشد. در قسم ش مخواهيد بياوريد، خبر واحد ربط به اصول عمليه ندارد؛ اين هم اشال دوم که باز مسألهي

تداخل است.

لذا آخوند به شيخ م فرمايد چون مشل تعريف و تقسيم که ارائه نمودید؛ «تداخل اقسام» است، لذا بايد تقسيم ارائه دهيم که
بين اين دو ظن(ظن معتبر و غير معتبر) تفي شود، تا دير تداخل به وجود نيايد.

اين هم تقسيم ثلاث. تا اينجا بحث تقسيم تمام مشود و إن شاء اله به مباحث خارج که برسيد، تا به حال سه تقسيم خواندهايد،
تقسيم شيخ در رسائل، تقسيم ثناي آخوند تقسيم اول بود، و تقسيم ثلاث که مجموعا سه تقسيم مشود. تقسيم رابع هم شيخ

محمد حسين اصفهان دارد، مرحوم حاج شيخ عبد الريم حائري تقسيم خامس دارد، که آنها را در مباحث خارج عنوان
مکنند.

عرض کردم بعض از محققين اصلا اين بحث را عنوان نمکنند، چون ثمرهي علم و عمل ندارد.

تطبیق عبارت

اين را تطبيق کنيم تا به بحث بعد بپردازیم:

شما را قبول نداريم و تقسيم ثلاث وييم جناب آخوند ما تقسيم ثنايب ،تقسيم ثلاث يعن «عن ذلك»؛ «عن ذل و إن أبيت إ»
مخواهيم. وجه «أبيت» چيست؟ ي وجه اين است که بايد اين حم، حم واقع باشد، اگر مقسم را حم واقع قرار داديم
طبعا سه فرض دارد، بايد سه صورت داشته باشد و وجه دوم که وجه مهمتر بود اين بود که شما با تقسيم ثناي هنري نرديد،

مثل اين است که از شما بپرسند مباحث جلد دوم کفايه چيست؟ مگوييم مباحث عقليه است. اين عنوان مباحث عقليه، آیا به
داريم؟ هرگز چنین به ذهن نم به نام باب ش به نام باب ظن یا باب به نام باب قطع یا باب کند که ما بابم شما راهنماي

آموزد اجمالا بداند ابحاث و فصول کتاب در چند فصل است. يکه اين علم را م را ارائه کنيد که کس آید. شما بايد تقسيم
در قطع ي در ظن و ي در ش است.

لذا وجه دوم اينه تقسيم ثنای شما اثري خيل ندارد.



وجه سوم از اعراض تقسیم

،را اگر دقت کنيم لازمهاش اين است که تقسيم ثنای «آوردهايد، اين قيد «فعل «قيد «فعل م اين است که شما يوجه سو
تقسيم وحدان شود. براي اينه وقت ما مگوييم حم، حم فعل است. حم فعل در صورت براي ما فعليت دارد که به ما

رسيده باشد و ما قطع به آن پيدا کنيم. اگر ش و ظن باشد آن حم براي ما فعليت ندارد.

اين اشال را هم البته بعضها کردهاند. لذا مجموعهي اين امور باعث مشود که آخوند تنزل کند و ي تقسيم ثلاث ارائه بدهد.

«فالأول أن يقال إنّ الملّف»، ببينيد اينجا دير «إذا التفت إل حم فعل»، اعم از ظاهري يا واقع دير نيست، دقت کنيد.
م الواقعيحصل له القطع بالح» ا أن يحصل له القطع»، يعنو ظاهري در اين تقسيم مطرح نيست. «إم م اعم از واقعر حدي

فقط». حالا که «ان ابيت» شد، حم را بايد واقع بيريم و دير اعم از واقع و ظاهري نيست. يا قطع به حم واقع پيدا
مکند يا قطع به حم واقع پيدا نمکند.

«و عل الثان»؛ حال که قطع به حم واقع پيدا نمکند «إما أن يقوم عنده طريق معتبر»، يا طريق معتبري در نزد آن قائم
مشود، «أو لا»، يعن لا يقوم.

مگوييم چرا مگوييد تقسيم ثلاث اينطوري ارائه دهيد. «لئّ تتداخل الأقسام»، براي اينه تداخل اقسام نشود.

يعن آخوند مفرمايد روي تقسيم ثلاث شيخ، اشال تداخل اقسام وجود دارد. عرض کرديم چون شيخ بين ظن معتبر و غير
معتبر تفي نرده، از شيخ سوال مکنيم اگر براي کس ظن غير معتبر حاصل شد طبق تقسيم شما بايد در حم ظن عمل
کند در حال که طبق قاعده در اقسام ش داخل است. «ف ما يذكر لها من الأحام»، در احام که براي اين اقسام مطرح

است.

«و مرجعه»، يعن و مرجع الملف «عل الأخير»، يعن آنجاي که نه قطع دارد و نه طريق معتبر براي آن حاصل است، مرجع
ملف يعن ملف بايد پناه ببرد در فرض اخير که نه قطع دارد و نه طريق معتبر براي آن قائم شده بايد رجوع کند «إل القواعد
المقررة»، به قواعد مقررهي عقليه، «عقلا أو نقلا» اصول عمليه عقليه يا اصول عمليه نقليه يعن شرعيه، «لغير القاطع»، براي

کس که قطع ندارد «و من يقوم عنده الطريق»، اين «من يقوم» عطف به «قاطع» است و کلمهي «غير» هم بر سر آن در مآيد،
يعن «لغير من يقوم عنده الطريق»، يعن کس که طريق معتبر براي او قائم نشود.

فرق اول تقسيم مرحوم آخوند با تقسيم دوم اين بود که در تقسيم اول، اصول عمليهي شرعيه در قسم قطع داخل بود، چون
آخوند، قطع را أعم از قطع به حم واقع و ظاهري گرفت و در حم ظاهري آن هم اصول عمليه شرعيه را داخل کرد، اما در

تقسيم دوم اصول عمليه شرعيه از قسم قبل خارج شد؛ علت آن هم همان است که عرض کرديم، در اين تقسيم دوم مگويد
متعلق قطع، فقط حم واقع است، کنار اصول عمليه عقليه مآيد.

«عل تفصيل»، حالا چه اصل بايد جاري کنند؟ تفصيل است که «يأت ف محلّه إن شاء اله تعال حسبما يقتض دليلها»،
يعن دليل آن قواعد، يعن ي جا دليل اقتضاء برائت مکند، بايد برائت باشد، يجا دليل اقتضاء استصحاب مکند، بحسب

دليل آن قواعد، نحوه اقتضاء فرق مکند.

مرحوم آخوند در تقسيم اول ظن انسدادي عل الحومة را جاي دادهاند، فرموده‌اند ملف يا قطع پيدا مکند يا نه، اگر قطع پيدا



نرد از تقسيم اول بايد به ظن انسدادي بنابر حومت رجوع کند.

اشال استاد به تقسیم آخوند

سوال که اينجا مطرح است اين است که از مرحوم آخوند سوال شده که شما در تقسيم دوم، ظن انسدادي عل الحومه را از
کجا مآوردید؟ اين دير نياز به توضيح ندارد. گفتيم ظن انسدادي، يعن مقدمات انسداد که کامل شد براي انسان وقت ظن

حاصل م شود اگر قائل شديم به اينه نتيجه مقدمات انسداد حومت است، حومت را حم العقل بحجيت الظن معنا کرديم.
کاشفيت را حم العقل بحجيت الظن شرعا و در نظر شارع معنا کرديم.

حالا مگوييم اين حجيت عقل ظن، ظن انسدادي برابر حومت کجاي اين تقسيم قرار مگيرد. شما مگوييد يا ملف قطع پيدا
مکند يا نه، اگر نرد يا طريق معتبر دارد يا ندارد. اينجا ممن است بفرمايند طريق معتبر سه احتمال ممن است داشته باشد.
است يا  طريق معتبر عقل ومت، طريق معتبر شرعظن انسدادي بنابر ح ،طريق معتبر شرع اگر بفرمايد طريق معتبر يعن
است؟ قطعا عقل است؛ ديروز گفتيم بنابر حومت ظن ي حجت عقل مشود؛ بنابر کاشفيت ظن حجت شرع است، بنابر

حومت حجت عقل است.

اگر مرحوم آخوند طريق معتبر را به طريق معتبر شرع معنا کند، پس ظن انسدادي بنا بر حومت اصلا داخل در تقسيم آخوند
نيست و اين ي اشال مهم است. اگر آخوند بفرمايد طريق معتبر اعم از عقل و شرع است، پس ظن انسدادي بنا بر

حومت نیز داخل در اينجا مشود، آناه ملف يا قطع پيدا مکند، اگر قطع پيدا نرد، اگر طريق معتبر داشته به آن عمل کند،
طريق معتبر نداشت بايد به سراغ اصول عمليه برود.

طريق معتبر را به اعم از شرع و عقل معنا کردند، عقلاش يعن ظن انسدادي بنا بر حومت، لازمهاش اين است که اگر در
ي موردي ظن انسدادي بنابر حومت باشد، استصحاب نیز باشد، کدام مقدم بر ديري است؟ طبق بيان آخوند هرکه قطع پيدا

و عقل کرد به قطعاش عمل کند. اگر قطع نداشت در مرحله دوم به طريق معتبر عمل کند. اگر طريق معتبر را اعم از شرع
بيرد.

عقلاش همان ظن انسدادي بنابر حومت است؛ حالا مگوييم مثلا در ي مورد فقه ي مجتهد ظن انسدادي بنابر حومت
دارد، استصحاب هم دارد، طبق تقسيم که شما ارائه دادهايد، ظن انسدادي مقدم است؛ چون استصحاب در قسم سوم اصول
ال به تعريف مرحوم آخوند باقکه به اجماع اصوليين استصحاب در ظن انسدادي مقدم است. اين اش عمليه است؛ در حال

مماند.

خصوصیات قطع

«و کيف کان»، يعن تقسيم ثنای باشد يا ثلاث، مرحوم آخوند مفرمايند «فبيان أحام القطع وأقسامه يستدع رسم امور»،
براي احام قطع را بيان کند و اقسام قطع اموري را مرحوم آخوند بيان مکنند.

امر اول م فرمايند که قطع را بررس کنيم، قطع داراي سه ويژگ است که از اين سه ويژگ، دو ويژگ را مرحوم آخوند در
امر اول بيان مکنند:



خصوصیت اول:

 وقت کس قطع به ي شء پيدا کرد، به عنوان مثال، قطع پيدا کرد که نماز جمعه واجب است، قطع طريقيت و کاشفيت تام
دارد. يعن الان وقت مگوييد من قطع دارم که نماز جمعه واجب است يعن اصلا احتمال خلاف نمدهد. براي شما واقع، به

انشاف تام منشف است. ظن، انشاف ناقص است؛ اما قطع، انشاف تام است. قطع، طريقيت تام و کشف تام از واقع
دارد، براي خود قاطع و اين طريقيت ذاتاش است، يعن وقت مگوييد من قطع دارم يعن واقع را مبينم که نماز جمعه

واجب است.

خصوصیت دوم:

خصوصيت دوم، «وجوب متابعت قطع» است، يعن وقت قطع پيدا کرديد بايد عمل خود را بر وفق قطع انجام دهيد.
خصوصيت اول، ذات است، «القطع طريق و کاشف ذاتاً». خصوصيت دوم مگوييم «يجب العمل عل طبق القطع»؛ اين

وجوب را عقل به ما مگويد، اين وجوب، ي حم عقل است.

خصوصیت سوم:

خصوصيت سوم؛ «حجيت» است. معناي حجيت؛ «منجزيت» و «معذريت» است. هر جا در کفايه و غیر کفايه مگويند
،منجز گوييم القطع حجة، يعن‌م مرکب از منجزيت و معذريت است. وقت ،حجةٌ، القطع حجةٌ، الظن حجةٌ، حجيت لفظ
منجزيت يعن اگر قطع شما مطابق با واقع و لوح محفوظ بود آن حم فعل در لوح محفوظ براي شما منجز مشود. مرحله

تنجز، آخرين مرحله حم است. يعن مرحلهاي که اگر موافقت کنيد ثواب دارد و اگر مخالفت کنيد عقاب دارد.

پس تنجز يعن در صورت که قطع ما مطابق با واقع درآمد، آن حم  واقع براي اين انسان قاطع منجز مشود و اگر مخالفت
کند عقاب و اگر موافقت کند ثواب دارد.

معذريت در فرض مخالفت با واقع است. يعن قطع پيدا کردهايد که نماز جمعه واجب است، در واقع هم نماز جمعه واجب
نباشد و نماز ظهر واجب است، اين قطع معذر است، يعن يوم القيامة متواند در پيشاه خداوند تبارک و تعال عذر داشته
باشد. خدا مفرمايد چرا نماز ظهر نخواندي  و نماز جمعه خواندي، عرض مکنيم من قطع داشتم. قطع، معذر است. پس

منجزيت در فرض اصابه است و معذريت در فرض مخالفت با واقع است.

مرحوم آخوند مفرمايند قطع، معذريت و منجزيت دارد، منجزيت آن را به نحو مطلق بيان مکنند، اما براي معذريت ي قيد
مآوردند، مفرمايند اگر اين قطع مخالف با واقع درآمد و اين قصور داشت، عن قصورٍ بود لا عن تقصيرٍ، يعن وقت است که

رفته از راه قياس قطع پيدا  کرده که نماز جمعه واجب است، قياس از نظر شارع معتبر نيست، اين قطع که پيدا کرده قطع عن
تقصيرٍ است و معذريت ندارد، قطع معذر است که عن قصورٍ باشد، نه اينه از راه غير معتبر قطع پيدا کند.

1ـ پس طريقيت و کاشفيت، ذات براي قطع است. گاه اوقات به جاي طريقيت، کاشفيت نیز تعبير مکنند.

2ـ وجوب العمل عل وفق القطع، که گفتيم اين وجوب العمل را عقل مگويد.

3ـ حجيت؛ بعض از اصوليين مگويند حجيت، ذات و فطری قطع است و از آثار ويژگ اول و دوم است.



جعل حجيت قطع

حالا بعد از اينه اينها بيان شد مرحوم آخوند مفرمايند حجيت قطع نه چيزي است که قابل جعل باشد بجعل تعليقية، و نه
چيزي است که قابل سلب باشد.

در منطق و فلسفه جعل يعن ايجاد، براي جعل، ي تقسيم دارند مگويند جعل یا تأليف است و يا بسيط است.

«جعل بسيط» يعن صرف الايجاد. ايجاد زيد، مشود جعل بسيط، ايجاد ابر، به وجود آوردن آسمان، جعل بسيط مشود، جعل
بسيط را به مفاد کان تامه تعبير مکنند.

«جعل تأليف» يعن جعل که مرکب است، ترکيب هم مگويند. يعن جعل شء لشء، گاه اوقات از جعل تأليف به جعل که
مفاد کان ناقصه است تعبير مکنند، که اسم و خبر مخواهد.

اگر انسان ي شء را براي ي شء جعل کند، مثلا مگوييم جعل علم براي زيد، جعل تأليف مشود. چون ايجاد علم براي
زيد است. باید دید براي قطع مشود حجيت به جعل شء لشء(به جعل تأليف) جعل کرد یا خیر؟

مرحوم آخوند مفرمايند خير، چون در باب ماهيت و لوازم ماهيت مگويند لوازم ماهيت قابل جعل تأليف براي ماهيت نيست؛
بار اربعه را ايجاد کند و بعد زوجيت را به اربعه بدهد، جعل تأليفلازمهي اربعه، زوجيت است. چنين نيست که خداوند ي مثلا
در لوازم بينة الثبوت محال است؛ يعن اگر ي شء لازم دارد و اين لازم، بينة الثبوت است، يعن به مجرد وجوب شء، اين
لازم هم همراه آن است، بينة الثبوت است؛ در این صورت، جعل تأليف محال است. زوجيت، بينة الثبوت براي اربعه است، لذا
جعل تأليف محال است؛ همچنين سلب لازم بينة هم محال است. چيزي که بينة الثبوت است، سلب آن هم محال است؛ چيزي

که ممتنعة الثبوت است، آن هم جعل تأليف محال است. جعل تأليف در لوازم بينة الثبوت و لوازم ممتنعة الثبوت راه ندارد.

شود لازم لا ينفقطع است، حجيت م گوييم روي اين بيان که گفتيم طريقيت، ذاتشويم، مبا اين مقدمه وارد ما نحن فيه م
قطع، لازم بينة الثبوت، لذا شارع مقدس نه متواند حجيت را به قطع بدهد و نه حجيت را از قطع بيرد.

تا اينجا ي دليل برهان آورديم و بعد ي دليل دوم را هم مرحوم آخوند مآورند که اگر شارع بخواهد حجيت را سلب کند،
اجتماع ضدين و اجتماع مثلين به وجود مآيد که آن را توضيح مدهيم.

تطبيق عبارت

شبهه نيست که عمل بر وفق قطع عقلا واجب است. «و لزوم ،«وفق القطع عقلا وجوب العمل عل ل لا شبهة فالأمر الأو»
الحركة عل طبقه جزماً»، يعن شما وقت قطع پيدا کرديد نماز جمعه واجب است بايد برخيزيد و به نماز جمعه برويد و آن را

بخوانيد.

اين ي خصوصيت، وجوب العمل عل وفق القطع عقلا. عرض کرديم قطع سه خصوصيت دارد آن خصوصيت اول که
طريقيت و کاشفيت است را مرحوم آخوند ذکر نردهاند و گفتيم آن خصوصيت، ذات قطع است.

خصوصيت دوم، «و كونه»، يعن «کون القطع، موجباً لتنجز التليف الفعل»، موجب مشود که تليف فعل به مرحله چهارم



اگر کس کند. يعنکه قطع أصابه به واقع م ما أصاب القطع»، در جاي ف» ما أصاب»، يعن مرحله تنجز برسد، «ف يعن
قطعاش مطابق با واقع درآمد، آن حم واقع براي خود قاطع، نه ديري منجز مشود.

مگوييم منجزيت را براي ما معنا کنيد، مفرمايد «باستحقاق الذم والعقاب عل مخالفته»، اگر مخالفت کند استحقاق ذم
و مخالفت اخروي دارد و اگر موافقت کند استحقاق ثواب دارد. «و عذراً»، اين عذرا عطف به آن «موجبا» است، يعن عقلاي
«لا شبهة ف کونه(القطع) عذرا»، يعن معذرا، «ف ما أخطأ»، در جاي که قطع ما خطا در مآيد، شما قطع پيدا کرديد که نماز

جمعه واجب است ول در واقع واجب نيست، اگر در اينجا نماز جمعه را خوانديد اين قطع شما در روز قيامت معذر است و
بعنوان عذر در پيشاه خداوند است.

قطع ي لا تقصيرا». اگر کس» آورند، يعنمرحوم آخوند براي منجزيت قيدي نياوردهاند، اما براي معذريت قيد «قصورا» م
پيدا کند از راه که مقصر است، شارع به او فرموده قياس را کنار بريز، حالا اگر کس از راه قياس قطع پيدا کند و قطع او هم

مخالف با واقع درآيد، اينونه قطع، معذر نيست.

«و تأثيره ف ذلك»، يعن تأثير قطع در اين دو حم، ف وجوب العمل و در منجزيت و معذريت که مجموعا تعبير م‌کنيم به
حجيت، تأثيرش در اين دو حم، «لازم»، يعن لازم لاينف است، «و صريح الوجدان به»، يعن به اين تأثير، «شاهدٌ وحاكم، فلا

حاجة إل مزيد بيانٍ وإقامة برهان»، دير نياز به اقامه برهان ندارد. يعن وقت مگوييم اين ي امر وجدان است، وجدان ما
مگويد قطع وجوب العمل عقل و حجيت دارد، نياز به اقامه برهان ندارد.

اما در واقع منظور مرحوم آخوند اين است که اصلا برهان بردار نيست. برهان يعن چه؟ برهان يعن آن دليل که براي انسان
يقين آور است. حال اگر بوييم ي دليل و ي قطع بياوريد که قطع حجت است. برهان بايد براي شما قطع بياورد. نقل کلام

مکنيم بر آن قطع که برهان بياورد، مگوييم آن قطع از کجا حجت است؟ دوباره بايد ي برهان دير بياوريم. اصلا اين
مسأله قابل برهان نيست. چون برهان آن است که براي ما يقينآور باشد و تا يقين آورد مگوييم اين يقين از کجا معتبر است و

دوباره نياز به برهان دارد و تسلسل بوجود مآيد.

«و لا يخف أنّ ذلك»، ذلك يعن اين حجيت، «لا يون بجعل جاعل»؛ به جعل جاعل نيست. «لعدم جعل تأليف حقيقةً بين الشء
ان ندارد. چون گفتيم جعل تأليفام ء، بين اربعه و زوجيت که لازمهي اربعه است، جعل تأليفء و لازم شو لوازمه»، بين ش

در لوازم بينة الثبوت راه ندارد، در امور ممتنعة الثبوت هم راه ندارد. حالا مفرمايند حقيقتا راه ندارد اما عرضا اشال ندارد،
«بل عرضاً». عرضا را معنا کنيم، يعن «بتبع جعله بسيطاً»، خداوند وقت جعل بسيط براي اربعه مکند، يعن اربعه را ايجاد

مکند، به تبع آن زوجيت هم ايجاد مشود. وقت خداوند نار را ايجاد مکند، حرارت هم به تبع آن ايجاد مشود.

«و بذلك»، يعن به اين بيان که جعل تأليف در ما نحن فيه نمآيد، «انقدح امتناع المنع عن تأثيره أيضاً»، يعن همانطور که
شارع نمتواند حجيت را به قطع بدهد، شارع نمتواند جلوي تأثير قطع را هم بيرد، ممتنع است از منع تأثير قطع ايضا، ايضا

يعن همانطوري که نمتواند آن را متأثر کند، نم‌تواند مانع از تأثير آن شود. يعن همانطور که نمتواند حجيت را به آن بدهد
نمتواند حجيت را از آن سلب کند.

چرا که طبق همين برهان که بيان کرديم، جعل تأليف در اينجا راه ندارد، جعل تأليف؛ جعل شء لشء يا سلب شء عن شء،
ما نمتوانيم لازم ماهيت، مثلا حرارت را از نار سلب کنيم. اين ي برهان.

برهان دوم، «مع أ نّه يلزم منه»، يعن يلزم از اين منع، اگر شارع بخواهد حجيت را از قطع بيرد، «يلزم اجتماع الضدّين اعتقاداً



مطلقاً، وحقيقةً ف صورة الإصابة»، اول حقيقة را معنا کنيم. الان کس قطع پيدا کرد که نماز جمعه واجب است. فرض مکنيم
قطع او هم مطابق واقع است، إصابةً يعن مطابقت با واقع پيدا کرد. در لوح محفوظ هم نماز جمعه واجب است. حالا اگر شارع

بويد به اين قطع خود عمل نن، شارع وقت مگويد به اين قطع عمل نن، اين شارع مخواهد بفرمايد نماز جمعه واجب
نيست. پس لازمهي آن اين است که در حقيقت يعن در عالم واقع، هم نماز جمعه واجب باشد و هم جايز. اين اجتماع ضدين

مشود.

شارع اگر بخواهد حجيت را از قطع بيرد. الان زيد قطع پيدا کرده نماز جمعه در واقع واجب است، فرض هم اين است که
اصابه کرد و در واقع نماز جمعه واجب است، حالا در اين فرض شارع بويد به اين قطع خود عمل نن، حجيت را از آن

بيرد، معنايش اين است که نماز جمعه جايز است. پس هم واجب مشود و هم جايز، این اجتماع ضدين است، «حقيقة»، هم
در حقيقت و هم در اعتقاد ملف چنین است.

اين عبارت «حقيقةً ف صورة الإصابة كما لا يخف». اما «اعتقاداً مطلقاً»، مطلقا يعن چه اصابه کند و چه اصابه نند. يعن در
جاي که کس قطع دارد به اينه نماز جمعه واجب است. اگر اصابه کند و شارع بويد قطع تو حجت نيست، پس در اعتقاد اين

قاطع، هم نماز واجب  و هم جايز مشود.

در جاي که قطع او اصابه نند، الان زيد قطع پيدا مکند نماز جمعه واجب است، فرض قطع او هم مطابق با واقع نباشد؛
مطابق با واقع نيست، اما خودش قطع دارد و احتمال خلاف نمدهد، اگر شارع حجيت را از اين قطع بيرد پس ف نظر القاطع

نماز جمعه، هم واجب و هم جايز مشود، پس ف نظر القاطع اجتماع ضدين بوجود مآيد.

پس اگر شارع بخواهد حجيت را از قطع بيرد اگر ما بياييم روي خود نظر و اعتقاد قاطع، چه اصابه کند و چه نند در هر دو
صورت اجتماع ضدين بوجود مآيد؛ در جاي که اصابه کند قاطع مگويد قطع من م‌گويد نماز جمعه واجب است، شارع

مگويد جايز است؛ پس در نظر قاطع هم واجب و هم جايز مشود.
آنجاي هم که إصابه نند، اينجا مهم است، قاطع که نمداند اصابه نرده، پس قاطع در اعتقاد خودش نماز جمعه واجب است،

شارع هم مگويد واجب نيست، پس هم واجب است و هم جايز م شود و این اجتماع ضدين است. پس «يلزم منه»، يعن از
اين منع «اجتماع الضدّين اعتقاداً»، يعن در اعتقاد قاطع، «مطلقاً»، يعن چه قطع او اصابه کند و چه اصابه نند، «و حقيقةً»

يعن هم اعتقادا و هم حقيقة ف صورة الاصابة، آنجاي که قطعاش اصابه کند علاوه بر اينه اجتماع ضدين در اعتقاد قاطع
.«شود «كما لا يخفاست. اجتماع ضدين در واقع و حقيقت هم محقق م

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


