
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » اجزاء »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۸

اجزاء
جلسه 61 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

آخرين مطلب که در بحث إجزاء بايد عرض کنيم اين است که تمام اين مباحث که به حال در إجزاء مطرح شد و مسئله کشف
پيدا کرد و يا در مسئلهاي تفحص کرده و دليل است که تبدل إجتهاد شود. اگر مجتهدي رأي خلاف را مطرح کرديم، در فرض

پيدا نرد، و لذا به اصل از اصول عمليه تمس کرد، مثلا ش کرد که آيا در رکعت سوم و چهارم ي تسبيح لازم است يا سه
تسبيح؟ نسبت به زائد بر ي اصاله البرائه را جاري کرد، حال بعد از گذشت مدت دليل و امارهاي پيدا کرد بر اينه تسبيحات

اربعه سه مرتبه بايد گفته شود، در اينجا که کشف خلاف مشود، بحث شد که آيا قائل به إجزاء شويم يا قائل به عدم إجزاء؟ که
بحثش مفصل گذشت.

بحث تبدل در تقليد

تسبيحه را در نماز کاف مقلد مجتهدي بوده که ي کنيم بحث تبدل در تقليد است، مثلا شخصکه امروز عرض م اما مطلب
مداند، حال آن مجتهد از دنيا رفت و به مجتهد دير رجوع کرده که ي تسبيحه را کاف نمداند و مگويد: بايد سه تسبيحه
کند که آن يبه مجتهدي رجوع م افتد‐ ابتداءاتفاق م ه ‐در زمان ما هم خيلمثل اين ،باشد، يا غير از مسئله ميت و ح

تسبيحه را لازم مداند، حال بعد از گذشت مدت به مجتهد ح ديري رجوع کند ‐فرض کنيد که آن ح دير را مساوي با اين
ح بداند و يا أعلم از اين ح اول بداند‐ که مگويد: تسبيحات اربعه در نماز، بايد سه مرتبه باشد، بحث در اين است که در

اينجا که تبدل در تقليد حاصل مشود، آيا قائل به إجزاء مشويم، يعن نمازهاي را که تا به حال بر طبق رأي مجتهد اول
خوانده، صحيح است و نياز به اعاده ندارد، اما از اين به بعد بايد تسبيحات اربعه را سه مرتبه بخواند، يا مگوييم: إجزاي در

کار نيست؟

اگر اجزاء در کار نباشد، کار مشل مشود و اين شخص بايد نمازهاي را که تا به حال، تسبيحات اربعهاش را ي مرتبه
خوانده اعاده کند، البته اين مسئله اعاده و عدم إعاده با قطع نظر از قاعده «لاتعاد» است، مخواهيم ببينيم که با قطع نظر از

قاعده «لاتعاد» در اينجا آيا بايد قائل به إجزاء شويم و يا عدم إجزاء؟

نظريه مرحوم شيخ(ره) بر عدم اجزاء

مرحوم شيخ انصاري(اعل اله مقامه شريف) فرمودهاند که: فرق نمکند همان طور که در باب تبدل إجتهاد قائل به عدم إجزاء
شديم، در تبدل تقليد هم بايد قائل به عدم إجزاء شويم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/69
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مرحوم شيخ(ره) دليل اقامه کرده فرمودهاند: حجيت فتواي مجتهد براي مقلدينش از باب طريقيت است، يعن مقلد وقت به
مجتهد رجوع مکند و به فتوايش عمل مکند، از اين باب است که فتواي مجتهد طريق به واقع است، پس حجيت قول مجتهد

براي مقلد از باب طريقيت است.

در ما نحن فيه که به مجتهد دير رجوع کرده که مگويد: تسبيحات اربعه را بايد سه مرتبه خواند، اين کشف از اين مکند که آن
فتواي مجتهد اول طريقيت به واقع نداشته و فتواي مجتهد اول را ابطال مکند، و لذا نتيجه عدم اجزاء مشود.

نظريه مرحوم محقق اصفهان(ره)

مرحوم محقق اصفهان(ره) در حاشيه بر کفايه اين نظريه مرحوم شيخ(ره) را مورد مناقشه و اشال قرار دادهاند. کلام ايشان
مرکب است از دو قسمت است؛ ي قسمت اصل نظريه ايشان است و قسمت دوم اين است که کلام شيخ(ره) را مطرح کرده

و مورد اشال قرار دادهاند.

اما اصل نظريه مرحوم محقق اصفهان(ره) اين است که فرمودهاند: بين تبدل در تقليد و تبدل در إجتهاد فرق وجود دارد، در
تبدل در إجتهاد، وقت که مجتهد در ابتدا دليل پيدا نمکند بر اينه مثلا تسبيحات اربعه سه مرتبه است و بنا بر اصاله البرائه

مگويد: ي مرتبه کاف است و زائد بر ي مرتبه واجب نيست، اما بعد از مدت امارهاي بر لزوم سه مرتبه گفتن در تسبيحات
اربعه پيدا مکند، در اينجا بايد ببينيم که دايره حجيت اين اماره چه مقدار است؟

ايشان فرموده: اين اماره هم نسبت به اعمال لاحق حجيت دارد و هم نسبت به اعمال سابق، چون وقت که اين اماره حجت
است، اينطور نيست که در اماره نوشته شده باشد که از وقت به دست شما رسيد حجيت و دليليت دارد.

پس در نتيجه فرمودهاند: در باب تبدل إجتهاد، چون وقت که رأي مجتهد تغيير پيدا مکند، ي اماره و دليل پيدا مکند که آن
دليل و اماره، دايره اعتبارش آنقدر وسيع است که اماره گذشته را هم مگيرد، در نتيجه مگوييم که: إجزاء در کار نيست و بايد

تمام اين اعمال گذشته را اعاده کند. البته عرض کرديم که اين مطلب با قطع نظر از قاعده «لاتعاد» است.

(سؤال و پاسخ استاد): ي فرمايش امام(قدس سره) داشتند که در جاي که مجتهد بر طبق اصل عمل عمل کرده باشد، إجزاء
در کار است، اما اگر بر طبق اماره عمل کرده باشد، اين اماره جديد اماره قبل را تخطئه کرده و مگويد: آن اماره طريقيت بر

واقع نداشت، البته اين بحثهاي مفصل بود که در تبدل إجتهاد مطرح کرديم. مرحوم آقاي بروجردي(ره) هم بين امارات و
اصول عمليه فرق نذاشتند و در تمام موارد قائل به إجزاء شدهاند و ما هم همين نظريه ايشان را اختيار کرديم. عل اي حال

اين بحثها به صورت مفصل در باب تبدل إجتهاد مطرح شده است.

اما محقق اصفهان(ره) بر خلاف آن مسئله تبدل در تقليد فرمودهاند: اين طور نيست که شخص که به مجتهد دوم مراجعه کرده،
اعتبار و حجيت اين نظر مجتهد دوم آنقدر دامنهاش وسيع باشد که بويد: آن اعمال قبليت هم بايد بر طبق نظر من باشد، پس

دايره حجيت قول اين مجتهد دوم شامل اعمال گذشته نمشود.

بنابراين مرحوم اصفهان(ره) در تبدل در تقليد قائلاند به اينه إجزاء در کار است و از کلماتشان استفاده مشود که اگر فرضاً
به مجتهدي به خيال اينه اين مجتهد اعلم بوده رجوع کند و بر طبق نظرش عمل کند، بعد از ي مدت متوجه شود که أعلم

نيست و به ديري رجوع کند، در اينجا قطعاً بايد اعمال سابقهاش را اعاده کند و اينه نتيجه در تبدل در تقليد   إجزاء است، در
اين مورد جريان ندارد.



بنابراين در چنين موردي که بر حسب تعبير خودشان شخص مقلد مجتهد اعلم بوده، حال أعلم فوت کرده و به ي ح که در
بين أحياء أعلم است رجوع کرده است، اما ممن است که اين ح نسبت به آن ميت أعلم نباشد که ايشان فرموده: در اينجا

إجزاء در کار است و نتيجه تبدل در تقليد در اينجا إجزاء است و اعمال گذشتهاش درست است.

نقد و بررس کلام مرحوم شيخ(ره) توسط مرحوم اصفهان(ره)

بعد ايشان فرمايش مرحوم شيخ(ره) را به عنوان اشال بر نظريهاشان مطرح کرده و جواب داده است.

مرحوم شيخ(ره) فرمودهاند: حجيت رأي مجتهد براي مقلد از باب طريقيت است، لذا وقت که سراغ مجتهد دير مرود، کشف
از اين مکند که آن رأي مجتهد اول طريق نبوده است، پس دير نتيجه عدم اجزاء مشود.

بعد مرحوم محقق اصفهان(ره) به عنوان جواب از شيخ فرمودهاند: قبول نداريم که رأي مجتهد به عنوان طريق براي مقلد مطرح
باشد، چرا که مقلد به عنوان طريق به رأي مجتهد عمل نمکند، بله به عنوان نيابت است، يعن چون مقلد، خودش عاجز است
از اينه احام شرعيه را استنباط کند، به مجتهد مراجعه مکند، پس مجتهد به عنوان نيابت از مقلد و به عنوان اينه نازل منزله

مقلد است مطرح است.

پس مرحوم اصفهان(ره) مسئله طريقيت را به طور کل کنار گذاشتهاند.

نقد و بررس کلام شيخ(ره) توسط استاد محترم

در اينجا نسبت به نظر هر دو بزرگوار بايد مطالب را عرض کنيم، اولا اگر يادتان باشد گفتيم که اگر قائل به طريقيت هم شويم،
باز طريقيت ملازم با عدم إجزاء نيست. گفتيم که: وقت که دليل براي کس عنوان طريقيت دارد، اين هم عنوان طريقيت دارد و
هم عنوان حجيت و عرض کرديم که بعداً که اماره دوم مآيد، همان طور که آن اماره دوم، اماره اول را تخطئه مکند، از اول
در حين که اين اماره اول هم قائم شده، اماره اول هم اماره دوم را تخطئه مکند و هيچ راه وجود ندارد که بوييم: تا به حال

بر ملف يا مجتهد عمل به اين طريق لازم بوده و از حال به بعد عمل به آن طريق لازم است.

درست است که اماره دوم مگويد: «أنا طريق» و طريقيت غير را از بين مبرد، اما چون همين حالت نسبت به اماره اول هم
وجود دارد و اماره اول هم مگويد: «أنا طريق» و طريقيت غير را از بين مبرد، نتيجه اين مشود که بايد تفي کرده و

بوييم: تا قبل از اماره دوم عمل به اين طريق لازم بوده و از حالا به بعد عمل به آن طريق لازم است و عرض کرديم که مسئله
تصويب هم لازم نمآيد، بله مسئله عمل به حجت است.

بايد عملمان مطابق با حجت باشد، حال کدام مطابق با واقع است نمدانيم، وقت که اماره دوم هم قائم مشود، نمتوانيم
بوييم که: اماره دوم مطابق با واقع است يا اماره اول، بله بر ما لازم است که به حجت عمل کنيم، تا به حال به اين حجت

عمل مکرديم و حال که حجت جديدي پيدا کرديم، از حالا به بعد عمل به آن حجت مکنيم.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) فرض اين است که با وجود حجت دوم، حجت اول دير از حجيت ساقط است، اصلا فرض اين
است مگوييم: اين حجت است که کشف خلاف مشود، يعن مگوييم: کشف از اين مکند که آن دليل که تا به حال براي ما

دليليت داشت، دير دليليت ندارد و دليل اقواي بر اين مسئله پيدا کرديم.



قبلا بر خلاف مشهور که گفتهاند: بايد بين سببيت و طريقيت فرق بذاريم که بنا بر سببيت قائل به إجزاء و بنا بر طريقيت قائل
به عدم إجزاء مشويم، عرض کرديم که بنا بر قول به طريقيت هم قاعده إجزاء است، براي اينه قبول داريم که وقت اماره دوم
آمد مگويد: دير اماره اول طريق نيست، ول اماره اول را در ظرف خودش، از حجيت ساقط نمکند، يعن اگر به ما بويند

که: آيا تا به حال بر طبق حجت عمل کرديد يا عملتان بلاحجت بوده است؟ مگوييم: تا به حال عمل ما بر طبق حجت بوده
است، اما حال حجت آن حجت سابق را تخطئه کرده، بعد از اين بر طبق حجت دير عمل مکنيم.

نقد و بررس کلام مرحوم اصفهان(ره) توسط استاد محترم

مطلب دوم اين فرمايش مرحوم اصفهان(ره) است که فرموده: مجتهد به منزله نائب از مقلد هست که اين حرف درست نيست و
در جاي خودش گفتهاند که: رجوع به مجتهد به عنوان رجوع به اهل خبره است. اما رجوع به اهل خبره موضوعيت ندارد، بله
از باب اين است که قول اهل خبره کشف از واقع مکند، يعن وقت به اهل خبره رجوع مکنيد، از باب اين است که قول اهل

خبره کاشف و طريق از واقع است، پس رجوع به مجتهد الا و لابد من باب طريقيت و کاشفيت به واقع است.

اصلا مسئله نيابت مجرد تعبير است و ي تعبير خش و خال بيشتر نيست و دليل که اين مطلب را اثبات کند نداريم. به
عبارت دير ادله تقليد، ي سيره عقلاييه است و ديري ادله لفظيه که چه از سيره عقلاييه و چه از ادله لفظيه، به هيچ وجه

مسئله نيابت و تنزيل را استفاده نمکنيم و تنها مسئله طريقيت و  کشف از واقع مطرح است.

پس نتيجه گرفتيم که به حسب قاعده در تبدل تقليد إجزاء وجود دارد و مسئله إجزاء مطرح است و گفتيم که: بنابر طريقّيت
إجزاء است و در نتيجه بايد بويم که: اين مقلدي که مقلد ي مجتهد بوده و حال مقلد مجتهد دير شده، عملش مجزي است و

هيچ نيازي به اعاده و ترار ندارد.
اين تمام کلام در بحث إجزاء بود و ان شاء اله از فردا مقدمه واجب را شروع مکنيم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


