
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » اجزاء »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۸

اجزاء
جلسه 57 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

تنبيهات بحث اجزاء

مرحوم آخوند(ره) در کفايه در خاتمه بحث إجزاء دو تنبيه را مطرح کردهاند و تنبيه سوم را هم مرحوم نائين(قدس سره) اضافه
کردهاند که مجموعاً سه تنبيه را بايد متعرض شويم.

تنبيه اول: خروج قطع از محل نزاع در بحث اجزاء

تنبيه اول اين است که محل نزاع و موضوع بحث إجزاء در جاي است که ي حم ظاهري يا ي حم اضطراري در کار باشد
و ملّف بر طبق آن حم ظاهري يا اضطراري عمل کند، بعد کشف خلاف شده يا اضطرار بر طرف شود، آن وقت بحث مکنيم

که آيا إجزاء محقق است يا نه؟

اما اگر در جاي که حم در کار نيست، بله ملّف به تخيل سقوط حم عمل را بر طبق آن انجام داده است، مثل جاي که
ملّف قطع به حم پيدا کرده و بر طبق آن عمل مکند، بعد معلوم شد که اين قطع اشتباه بوده و چنين چيزي اصلا نبوده

است، اين مورد از موضوع بحث إجزاء خارج است، براي اينه در اينجا اصلا به حم عمل نرده است، چون وقت که قطع
به سقوط ي حم پيدا مکند، در واقع جهل مرکب داشته و وجود حم را تخيل کرده و بر طبق آن حم عمل کرده است.

بنابراين اين از موضوع بحث إجزاء خارج است، إجزاء در جاي است که ي حم شرع باشد که شارع آن را بيان کرده و
ملّف هم بر طبق آن حم عمل کرده، بعد کشف خلاف شده است، اما در مورد قطع، تعبيري که اصوليين دارند اين است که

وقت انسان قطع پيدا مکند، «لا واقعاً و لا ظاهراً» حم وجود ندارد، يعن نه به حسب واقع در اينجا حم است و نه حسب
ظاهر، بنابراين از موضوع بحث إجزاء خارج است.

بعد مرحوم آخوند(ره) در دنباله فرمودهاند: بله اگر در اين قطع که پيدا کرده، اين فعل مشتمل بر ي مقدار مصلحت باشد که
ان ندارد، يعناز آن مصلحت واقع است و با اتيان آن مقدار از مصلحت، تدارک بقيه مصلحت ام آن مقدار مصلحت، جزئ

اگر اين مقدار را آورديم، دير تدارک بقيه ممن نيست، در اينجا إجزاء در کار است.

نظايرش هم نظير مسئله قصر و اتمام است، مثلا کس در موضع که بايد نماز قصر بخواند، نماز تمام بخواند، در اينجا به
حسب روايات قطع داشته به اينه بايد نماز تمام بخواند، در اينجا گفتهاند که: اعاده لازم نيست. اين مطلب را بايد اين گونه ثابت

کرد که با خواندن نماز تمام، مقداري از مصلحت واقع محقق شده و تدارک بقيه مصلحت هم امان ندارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/69
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


وييم: اصلاحق با ايشان است که بايد ب ندارد، يعن است که مرحوم آخوند(ره) بيان کردهاند و ظاهراً هم بحث اين تنبيه اول 
در مواردي که قطع وجود دارد، اين از محل نزاع در باب إجزاء خارج است و قطع ي حم شرع واقع يا ظاهري نيست.

اگر شارع حم کرده بود و بر طبقش عمل کرديم، در اينجا قابليت بحث إجزاء وجود دارد، و الا مجرد قطع اين چنين نيست، و
لذا اگر در ذهنتان باشد اصلا مباحث قطع از مباحث علم اصول خارج است و مباحث مربوط به قطع را بايد در علم کلام مطرح

کنند که حجيت قطع ي حجيت ذاتيه است و قطع به حسب اصطلاح عنوان اماره را ندارد.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) در باب موضوعات هم گفتيم که: در امارات در موضوعات هم مسئله إجزاء مطرح نيست، مثلا
بينه مگويد: اين مايع آب است، بعد معلوم مشود که اين مايع خمر بوده است که اين اماره در موضوعات است. اصلا بحث

إجزاء عمدتاً در احام است که بحثش قبلا مطرح شده است، لذا در امارات که قائم بر موضوعات است هم به ي معنا بحث
إجزاء مطرح نيست.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) در اوايل جلد دوم کفايه بيان شده که قطع از مباحث علم اصول خارج است و تعريف هم که براي
امارات بيان مکنند، شامل قطع نمشود. مثلا اگر دو نفر به عدالت زيد شهادت دادند، آيا از شهادت اين دو نفر قطع پيدا

مکنيد؟ شرع گفته است که به بينه عمل کن، اما قطع ي صفت نفسان است که حت اختيارش با خود انسان هم نيست، مثلا
وقت که قطع پيدا مکنيد که اين آب است، آيا به اختيار خودتان قطع پيدا مکنيد؟ مثلا ممن است که دو نفر در کنار هم

نسبت به ي مايع نظر دهند و ي بويد: من قطع دارم که اين آب است و ديري بويد که: من قطع دارم اين خمر است، لذا
قطع ي صفت غيراختياري است.

تنبيه دوم: عدم ملازمه بحث إجزاء با نظريه تصويب

تنبيه دوم اين است که آيا قول به إجزاء با نظريه تصويب ملازم است؟ بعض توهم کرده گفتهاند که: إجزاء به اين معناست که آن
واقع بر طبق مؤداي اماره است و همين مؤداي اماره را به عنوان واقع بدان که اين همان تصويب است و تصويب غير از اين

چيز ديري نيست.

مرحوم آخوند(ره) در اين تنبيه دو ادعا داشتهاند؛ ي ادعاي ايشان اين است که بين قول به إجزاء و تصويب، به هيچ وجه ملازمه
در کار نيست و ادعاي دومشان اين است که نه تنها ملازمهاي نيست، بله معقول نيست که ملازمه باشد.

اثبات مدعاي اول: عدم ملازمه بين قول به إجزاء و تصويب

مطلب اول اين است که مرحوم آخوند(ره) از کسان است که قائل است به اينه حم داراي مراتب اربعه است، اما مشهور
قائلاند به اينه حم دو مرتبه بيشتر ندارد، مرتبهي إنشاء و فعليت، اما آخوند(ره) دو مرتبه دير براي حم قائل شده که مراتب

حم در نظرشان عبارتند از مرحله إقتضاء، مرحله إنشاء، مرحله فعليت و مرحله تنجز.

مطلب دوم اين است که مرحوم آخوند(ره) در اوايل جلد دوم کفايه، در جمع بين حم واقع و حم ظاهري، ي از راههاي سه
گانهاي که بيان کردهاند اين است که بوييم: حم واقع در مرحله إنشاء است و حم ظاهري در مرتبه فعليت است.

به نظرم اين راه حل را مرحوم شيخ انصاري(ره) در کتاب رسائل هم داشتهاند که در جمع بين حم واقع و ظاهري از راه
اختلاف مرتبه استفاده کرده و بوييم: حم واقع در مرتبه إنشاء است، اما حم ظاهري در مرتبه فعليت است.



آخوند(ره) فرموده: حم که محفوظ است، حم انشائ است، يعن «لو حصل به العلم»، اگر علم به او پيدا شد فعليت دارد،
حال اگر امارهاي بر خلاف آن حم واقع قائم شد، اين اماره مانع از فعليت آن حم واقع مشود.

آن وقت طبق اين مبناي آخوند(ره)، در اين قضيه که مگوييم: «الأحام مشترکة بين العالم و الجاهل»، سؤال مکنيم که مراد
از اين احام چه حم است؟ آيا حم انشائ مراد است يا حم فعل؟ آيا حم واقع إنشائ مراد است يا حم واقع فعل؟

م فعله حمراد است، براي اين م انشائو ظاهري بيان کرديم، ح م واقعبنا بر اين نظريه آخوند(ره) که در جمع بين ح
مختص به کس است که نسبت به حم انشائ علم پيدا کند.

اگر اين دو مطلب را که در کنار هم بذاريم، روشن مشود که حت کسان که قائل به إجزاء هستند که إجزاء يعن ي حم
ظاهري و امارهاي بر خلاف حم واقع بوده است که بنا بر اين نظريه مرحوم آخوند(ره) حم فعل بر طبق اماره است، اما

حم واقع در مرحله إنشاء باق مانده و إجزاي در کار نيست.

در همان مرحله إنشاء باق م واقعگوييم: حکه م همين مؤداي اماره است، در حال م واقعوييم: حإجزاء اين است که ب
مانده و حم فعل بر طبق اين اماره است. بنابراين تا اينجا اثبات مشود که بين قول به إجزاء و قول به تصويب ملازمهاي در

کار نيست.

اثبات مدعاي دوم: عدم معقوليت ملازمه بين قول به إجزاء و تصويب

اما مرحوم آخوند(ره) ثا فراتر گذاشته و فرموده: معقول نيست. البته در عبارت کفايه نفرموده: «لايعقل»، اما در عبارت کفايه
ي کلمه «کيف» دارد که در آن خيل حرف است و در مقام اثبات عدم معقوليت است، به اين بيان که اصلا وقت که

مخواهيم حم ظاهري را معنا کنيم مگوييم: در موضوع حم ظاهري جهل به حم واقع أخذ شده است، يعن بايد ي حم
واقع را مفروض بيريم و بعد از آن بوييم که: اين حم ظاهري حم است که در موضوع آن جهل به حم واقع أخذ شده

است.و

حال اگر بخواهيم بوييم که: واقع همين حم ظاهري است، از وجود حم ظاهري، عدم حم ظاهري لازم مآيد، چون بنا بر
اينه إجزاء تصويب باشد، اصلا لازمهاش اين است که بوييم: واقع نداريم و مصوبه هم ادعايشان اين است که واقع نداريم

و واقع همان مؤداي اماره است، پس اگر واقع نداريم و واقع همين مؤداي اماره است، جهل به حم واقع يعن چه؟

پس اينه بوييم: قول به إجزاء ملازم با تصويب است، اين غير معقول است.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) ملازمه نيست، يعن يعن قول به إجزاء دلالت اثبات بر تصويب ندارد و «لايعقل» يعن ثبوتاً هم
امان دلالت ندارد. پس «لايعقل» در مرحله ثبوت است و آن عدم ملازمه در مرحله اثبات است و اين خلاصه ادعاي مرحوم

آخوند(ره) است.

نقد و بررس ادعاهاي آخوند(ره)

اينجا چند مطلب مطرح است،



اشال اول:

ي مطلب اين است که اين عدم معقوليت را نمپذيريم، براي اينه حم ظاهري را اين گونه معنا کردهايد که حم ظاهري
حم است که در موضوع آن جهل به حم واقع اخذ شده است، اما آيا قائلين به تصويب هم اينطور معنا کردهاند؟ از قائلين

ي م ظاهري و واقعگفتهاند: ح م ظاهري چيست؟ اصلاکنيم که حسؤال م به تصويب يا سببيت، چه اشعري و چه معتزل
است.

اصلا ما حم واقع را در نظر مگيريم، يعن ي طريقيت براي امارات قائل شده و مگوييم: اين امارات طريق به واقع
هستند، بعد اسم مفاد اماره را حم ظاهري مگذاريم. اما عرض مکنيم که اصلا قائلين به تصويب، مخصوصاً اشاعره

گفتهاند: حم ظاهري و واقع نداريم و انقسام حم به ظاهري و واقع، بنا بر مسل طريقيت است، و إلا بنا بر مسل اشاعره
و سببيت انقسام حم به واقع و ظاهري درست نيست.

مرحوم آخوند(ره) در اينجا که خواستهاند عدم معقوليت را اثبات کنند، بنا بر مبناي خودشان که حم ظاهري آن است که در
موضوع آن جهل به حم واقع أخذ شده گفتهاند، حال آن که اصلا اين مبنا را مصوبه و سببها قبول ندارند.

اگر م‌خواهيد بوييد که: إجزاء مستلزم تصويب نيست، إجزاء در همه مبان را بايد بوييم، بله بنا بر نظريه و مبناي خودتان که
طريق هستيد اين حرف درست است، ول آنها چنين چيزي را قائل نيستند.

اشال دوم

مطلب دوم اين است که نسبت به ادعاي اول ايشان که از راه إنشائ و فعل وارد شدهاند، بنا بر اين مطلب هست که اين جمع
را در جمع بين حم ظاهري و واقع بپذيريم، يعن براي جمع بين حم ظاهري و واقع بوييم: حم ظاهري در مرحله فعليت
است و حم واقع در مرحله إنشاء، اما اگر کس اين جمع مرحوم آخوند(ره) را نپذيرفته و گفت: حم واقع هم فعليت دارد،

کما اينه عدهاي گفتهاند: اين «الأحام مشترکة بين العالم و الجاهل»، مراد أحام در مرحله فعليت است و اصلا در مرحله
إنشاء بعث و تحري وجود ندارد، و لذا احام در مرحله فعليت مشترک بين عالم و جاهل است.

حال اگر کس قائل شد به اينه اين «الأحام مشترکة بين العالم و الجاهل» مراد حم فعل است، در اينجا چه بسا بوييم که:
قول به إجزاء مستلزم تصويب است، چون وقت که مگوييم: اين مؤداي اماره فعليت دارد، يعن بايد اين را به عنوان واقع

حساب کنيم، و لذا اين عنوان تصويب را دارد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


