
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » اجزاء »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۸

اجزاء
جلسه 56 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

عرض کرديم که مرحوم آخوند(ره) در اين دوران بين طريقيت و سببيت، يعن در موردي که ش داريم که آيا حجيت امارات بر
مبناي طريقيت است يا سببيت؟ فرمودهاند: در اينجا اگر در داخل وقت کشف خلاف شد، مگوييم: إعاده لازم است و حم به
عدم إجزاء مکنيم که نتيجه آن عبارت است از اينه ذمه ما مشغول است و اصاله الإشتغال مگويد: بايد عمل را إعاده کنيم.

اما اگر در خارج وقت کشف خلاف شد، چون قضا نياز به امر جديد دارد، اصاله البرائه را جاري مکنيم.

همچنين در اينجا اشالات که مرحوم آقاي خوئ(ره) در محاضرات بر فرمايش مرحوم آخوند(ره) داشتهاند که نظر ايشان اين
بود که در هر دو صورت بايد اصاله البرائه را جاري کنيم ملاحظه فرموديد و بعض از ايرادات را هم که بر ايشان به ذهن رسيد

عرض کرديم.

نقد و بررس کلام مرحوم آخوند(ره) توسط استاد محترم

در اين فرمايش مرحوم آخوند(ره) با قطع نظر از آن اشالات که در محاضرات بيان شده، بعض از نات دير هم به ذهن
مرسد.

اشال اول

اولين نته اين است که مرحوم آخوند(ره) مجموعاً در اين بحث دو استصحاب جاري کردهاند؛ استصحاب اول، استصحاب
عدم مسقطيت است و استصحاب دوم، استصحاب عدم فعليت است، البته با اين بيان که در داخل وقت بر طبق اماره اول ي
نماز بدون سوره خوانديم و ش داريم که حجيت امارات بنا بر سببيت است يا طريقيت، حال در داخل وقت کشف مکنيم که
در نماز سوره واجب است، ش مکنيم که آن عمل را که آورديم آيا نسبت به تليف واقع مسقط هست يا نه؟ عدم مسقطيت

را استصحاب مکنيم.

به عبارت دير لُب مقصود آخوند(ره) اين است که از ي طرف علم به اشتغال ذمه داريم و از طرف دير ي استصحاب
موضوع به نام استصحاب عدم مسقطيت جاري کرده و مگوييم: در اين نماز بدون سورهاي که خوانديم، ش مکنيم که آيا
اين ممسقط براي تليف است يا مسقط نيست؟ اصل عدم مسقطيت است. حال وقت که اين اصل عدم مسقطيت را به آن علم

به اشتغال ذمه به تليف ضميمه مکنيم، نتيجه عدم إجزاء است و بايد در داخل وقت، بعد از آنه کشف خلاف شد، عمل را

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/69
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اعاده کنيم.

اين استصحاب را مرحوم آخوند(ره) پذيرفتهاند، در حال که شبههاي که در اينجا به ذهن مرسد اين است که اين استصحاب
هم اصل مثبت است. آن اشال که مرحوم آخوند(ره) به استصحاب دوم وارد کرده ‐حالا به آن اشال هم مرسيم که آيا وارد
است يا نه؟‐ که نسبت به استصحاب عدم فعليت، مسئله اصل مثبت بودن را مطرح کرده است، آيا نسبت به همين استصحاب

اصل مثبت نيست؟

اگر کس بويد که: عدم مسقطيت نه مجعول شرع است و نه موضوع براي حم شرع است، بله ي لازم عادي دارد که
بقاء وجوب است. مثلا نماز بدون سوره خوانديم و الآن روشن شده است که نماز با سوره براي ما واجب است، لذا ش

مکنيم که اين نماز بدون سورهاي را که آورديم، آيا مسقط هست يا نه؟ عدم مسقطيت را استصحاب مکنيم که اين استصحاب
عدم مسقطيت هم اصل مثبت است، براي اينه بقاء وجوب را اثبات مکند و بقاء وجوب به عنوان اثر عادي اين مستصحب

است، نه اينه اثر شرع باشد.

اشال دوم

ي اشال هم به استصحاب دوم وارد است که مرحوم آخوند(ره) گفتهاند که: اين استصحاب عدم فعليت جريان دارد، اما
اشالش اين است که عنوان اصل مثبت را پيدا مکند، به اين بيان که وقت اماره اول قائم بوده، يقين داريم که تليف بر طبق

اماره دوم فعليت ندارد، حال که اماره دوم قائم شده، در فعليت و عدم فعليت آن ش داريم، مرحوم آخوند(ره) فرموده: در
اينجا درست است که استصحاب به نام استصحاب عدم فعليت جريان دارد، اما اشالش اين است که اصل مثبت است.

در اينجا اشال که به ذهن مآيد اين است که اصلا اين استصحاب جريان ندارد، تا نوبت برسد به اينه آيا اصل مثبت است يا
نه؟ براي اينه در حين اماره اول که اماره دوم به ملّف واصل نشده است، و لذا ولو در واقع هم حم بر طبق آن هست، اما

چون به ملّف واصل نشده، در آن موقع فعليت نداشته است.

اما الآن که اين اماره به ملّف واصل شد، با وصول فعليتش حاصل مشود و به مجرد وصول دير ش در فعليت نداريم، پس
شما چه چيزي را مخواهيد استصحاب کنيد؟

به عبارت دير اين گونه تعبير کنيم که موضوع مستصحب اماره غير واصله است و در زمان اماره اول، اصلا اماره دوم به
ملّف واصل نشده است. لذا مگوييم: در آن موقع که اماره واصله نبوده، تليف فعليت ندارد، اما الآن موضوع تفاوت پيدا
کرده و اماره به ملف واصل شده است و لذا موضوع جديدي شده است. مر اينه بوييم: در تنجز تليف مجرد وصول و

ابتلاء ملّف کاف نيست.

نظر استاد محترم در اين مسئله

مرحوم آخوند(ره) در جلد دوم کفايه اين مطلب را بيان کرده و فرمودهاند: در تنجز تليف دو شرط معتبر است؛ شرط اول
وصول، يعن علم از ناحيه ملّف نسبت به اين تليف است که ملّف علم پيدا کند و شرط دوم اين است که تليف منجز است

که ملّف قدرت بر إمتثال و موافقت قطعيه داشته باشد، در جاي که انسان قدرت بر إمتثال و موافقت قطعيه ندارد تليف
منجزيت ندارد، مثل دوران بين محذورين که علم إجمال داريم که اين عمل، يا واجب است يا حرام که در اينجا قدرت بر

موافقت قطعيه وجود ندارد.



حال در مسئله تنجز تليف شرط سوم را، غير از آن دو شرط که مرحوم آخوند(ره) بيان کرده اضافه کنيم و بوييم: شرط
سوم در تنجز تليف اين است که فعل هم که قابليت بدليت براي متعلق تليف را دارد در کار نباشد. لذا اگر در موردي، فعل را

انجام داديد که اين فعل هم عقلا و هم شرعاً قابليت دارد که بدل از متعلق تليف باشد، در اين صورت هم تليف تنجز ندارد.

در مانحن فيه قضيه همين طور است که ي نماز بدون سوره خوانده شده، آخوند(ره) فرموده: بعد از آنه اماره دوم مآيد، با
وجود اماره دوم ش مکنيم که آيا اين تليف فعليت پيدا کرد يا نه؟ عدم فعليت را استصحاب مکنيم، اما اشال کرديم که در

اينجا جاي استصحاب نيست، ول آخوند(ره) جريان استصحاب را پذيرفته و فرموده: اصل مثبت است.

اشال اين است که اصلا در اينجا جاي جريان استصحاب نيست، چون گفتيم: زمان يقين به عدم فعليت داشتيم که اماره دوم
اماره دوم واصل شد، همين مقدار يعن ه وقتنداريم، براي اين لف واصل نشده بود، بعد از وصول اماره دوم هم شبه م

مجرد وصول کاف براي فعليت و تنجز تليف است.

حالا ي استثناي زده و مگوييم: اللهم إلا أن يقال که براي فعليت و تنجز تليف، يعن مرحلهاي که دير موافقت ثواب و
مخالفت عقاب دارد، براي فعليت و براي تنجز سه شرط را لازم مدانيم؛ شرط اول که مشهور هم بيان کردهاند علم ملف است

و شرط دوم را که مرحوم آخوند(ره) اضافه کرده اين است که تنجز در جاي است که موافقت قطعيه امان داشته باشد.

حال مخواهيم شرط سوم را اضافه کنيم که در کلمات نيست و مطلب جديدي است که بايد روي آن خيل دقت کنيد و خود
ما هم بايد بيشتر از اين دقت کنيم که تا چه حد متوانيم به اين حرف اعتماد کنيم.

شرط سوم براي تنجز تليف اين است که بوييم: فعل که عقلا و شرعاً قابليت براي بدليت از متعلق تليف دارد آورده نشده
باشد و اصلا نتيجهي قول به إجزاء اين است.

وقت که قائل به إجزاء مشويد، حال فرض کنيد حت بنا بر مبناي سببيت وقت قائل به إجزاء مشويد، معنايش اين است که
اين فعل را که بر طبق اين تليف مآورديد، اگر در واقع هم تليف ديري لازم باشد، اين بدل از آن قرار مگيرد و شارع اين را

به جاي آن قبول مکند.

پس ما هم بياييم ي چنين شرط را گذاشته و بوييم: تليف در صورت به مرحله تنجز مرسد که علاوه بر آن دو شرط که تا
به حال متعارف بوده، شرط سومش اين است که عمل که شرعاً قابليت اين را دارد که بدل از اين عمل باشد اتيان نشده باشد.

لذا اگر ي عمل اين چنين اتيان شد که مثلا بر طبق امارهاي نماز بدون سوره خوانديم، بعداً معلوم شد که نماز با سوره واجب
بوده، در اينجا اين تليف، ولو بعداً هم علم به آن پيدا کنيم و امان موافقت قطعيه و إمتثال هم وجود داشته باشد، اما به نظر

مرسد که چنين تليف منجز نباشد، براي اينه اين عمل که قبلا آورده شده، عقلا و شرعاً قابليت اين را دارد که به جاي اين
تليف واقع باشد.

آن وقت اگر اين مبنا را بپذيريم دير نتيجه همين است که مثل صاحب محاضرات بايد قائل شويم به اينه در دوران امر بين
طريقيت و سببيت، قاعده اقتضاي إجزاء دارد، اعم از اينه در وقت يا در خارج وقت کشف خلاف شود و حت اگر در وقت

کشف خلاف شد، آوردن و اتيان عمل دير لازم نيست.



اشال سوم

استصحاب عدم مسقطيت داريم و بعد فرمودهاند: ي ري هم اضافه کنيد که مرحوم آخوند(ره) در کفايه فرمودهاند: يته دين
استصحاب عدم فعليت داريم، لن وقت خواستهاند استصحاب عدم فعليت را از گردونه خارج کنند، با اصل مثبت بودن خارج

کردهاند که عرض کرديم اصلا نوبت به اين نمرسد و جاي براي اجراي اين نيست.

نتهاي که وجود دارد اين است که اصلا اين دو اصل سبب و مسبب هستند و چرا مرحوم آخوند(ره) به اين جهت توجه نرده
است؟ استصحاب عدم مسقطيت عنوان اصل جاري در سبب را دارد و استصحاب عدم فعليت عنوان اصل جاري در مسبب را

دارد.

شتان در اينه آيا تليف بر طبق اماره دوم فعل است يا نه؟ مسبب از چيست؟ مسبب از اين است که آيا آن عمل که بر طبق
اماره اول مآورديد، مسقط تليف بر طبق اماره دوم هست يا نه؟ اگر مسقط باشد، تليف بر طبق اماره دوم فعليت ندارد و اگر

مسقط نباشد، تليف بر طبق اماره دوم فعليت دارد.

پس عدم مسقطيت «يون سبباً ف فعليه التليف الثان» و مسقطيت «تون سبباً ف عدم فعليه التليف الثان»، لذا نسبت اين
دو اصل، نسبت سبب و مسبب است و همه قائلاند در جاي که دو اصل داريم؛ ي سبب و ديري مسبب، با إجراي اصل در

سبب، دير نوبت به إجراي اصل در مسبب نمرسد.
لذا در اينجا بايد استصحاب عدم مسقطيت را جاري کنيم و با إجراي آن دير نوبت به إجراي اصل عدم فعليت تليف نمرسد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


