
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » اجزاء »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۸

اجزاء
جلسه 53 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

بحث در اشالات بود که بر مصلحت سلوکيه وارد شده و عرض کرديم که امام(رضوان اله تعال عليه) مجموعاً چهار اشال
در اين مصلحت سلوکيه وارد کردهاند. اشال اول و دوم را با تعليقات که بر اين اشالات به ذهن مرسيد ملاحظه فرموديد.

اشال سوم

اشال سوم بر حسب آنچه که در کتاب أنوار الهدايه آمده اين است که فرمودهاند: اگر در عمل بر طبق اماره و در سلوک اماره
مصلحت باشد، لازمهاش اين است که بايد در اخباري هم که از امور عادي خبر مدهد و در مقام بيان ي حم شرع نيست و

از امور غير شرعيه خبري را نقل مکنند، ملتزم شويم که در سلوک اين امارات و اخبار هم مصلحت وجود دارد.

به عبارت دير مرحوم شيخ(ره) در اين روايات و اخباري که متضمن بيان ي حم تليف است، مثلا ي واجب، مستحب و يا
حرمت را بيان مکند، در اينها مصلحت سلوکيه را تصوير کرده و گفته است که: اين روايت، ولو اينه مخالف با واقع هم

باشد، اما در سلوک بر طبق آن و در اينه در خارج عمل خود بر آن تطبيق دهيم، مصلحت وجود دارد، حال بر فرض که در اين
گونه موارد توانستيد اين مصلحت را تصوير کنيد، اما در روايات که إخبار از حم شرع نمکنند چه مفرماييد؟

اگر روايت فرضاً ي مطلب غيرشرع، يا به تعبير ايشان إخبار از ي امور عادي کرد، مثلا روايات داريم که از آنچه که در
گذشته واقع شده خبر مدهد و يا ائمه(عليهم السلام) از آنچه که در آينده واقع مشود خبر دادهاند، حال در اين گونه روايات

چطور مصلحت سلوکيه را تصوير مکنيد؟ اينه بوييم: در عمل بر طبق اين اماره و در سلوک آن مصلحت وجود دارد، اين
قابل التزام و قابل تصوير نيست.

در جاي که روايات و امارات، ي حم شرع را براي ما افاده کنند، مصلحت سلوکيه به همين نحوي که بيان کرديد قابل
تصوير است، اما در جاي که بيان غير احام شرعيه است، اصلا تصوير ندارد که بوييم: عمل خارج خودمان را بر طبق اين

روايات تطبيق کنيم.

تقويت و تعميم اشال توسط استاد محترم

انصاف اين است که اين اشال، اشال متين و واردي است، منته در توضيح و تقويت اشال اين را عرض مکنيم که

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/69
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


نمتوانيم در باب امارات تفي شده و بوييم: امارات در باب أحام مصلحت سلوکيه دارد، اما امارات در غير باب أحام
عنوان کاشفيت يا طريقيت دارد، يا بايد به نحو کل، در تمام اينها را بوييم که: عنوان طريق است، کما اينه مشهور هم همين

را گفتهاند که: اين امارات عنوان طريقيت به واقع را دارد و هيچ خاصيت ديري ندارد و يا اينه بايد در تمام اينها مصلحت
سلوکيه را قائل شويم.

البته اين اشال امام(ره) بنا بر سببيت، چه سببيت به مسل اشاعره و چه سببيت به مسل معتزله هم وارد مشود که شما
مگوييد: اماره سبب حدوث مصلحت در متعلق است، اگر متعلق عنوان حم شرع را نداشت، در آنجا اماره سبب براي

حدوث مصلحت در چيست؟ اصلا در آنجا ملاک معنا ندارد.

وقت امام(عليه السلام) خبر مدهد که مثلا فلان اتفاق مافتد و يا از واقعهاي در گذشته يا پديدهاي در قيامت خبر مدهد،
مصلحت در چه چيزي را مخواهيد مطرح کنيد؟

اشال اين علماء و بزرگان اين است که وقت مگويند: خبر واحد، در ذهنشان فقط همين «صلاة الجمعه واجبة» مآيد، در
حال که اين تنها خبر واحد نيست و وقت مگوييم: خبر واحد، يعن چه اخباري که دلالت بر احام شرعيه دارد و چه اخباري

که دلالت بر حت موضوعات و اخبار و وقايع گذشته دارد، همه اينها را شامل مشود.

وقت که مگوييم: خبر واحد حجت است، نمتوانيم فقط به آن خبر واحد در دايره احام ناه کنيم که در آنجا بحث واقع،
ملاکات و مصلحت در واقع پيش مآيد، بله وقت مخواهيم به نحو اصول بحث کنيم که اماره حجت است يا نه؟ خبر واحد

حجت است يا نه؟ در اينجا دير نبايد بين آن اماره و خبر واحدي که مفادش حم شرع است و آن اماره و خبر واحدي که
مفادش حم غير شرع است فرق گذاشته شود.

همچنين اين اشال بنا بر قول کسان که گفتهاند: اماره منجزيت و معذريت دارد هم پيش مآيد، براي اينه معذريت و منجزيت
در جاي است که ي حم شرع واقع باشد، لذا نمتوانيم منجزيت و معزريت را همه جا مطرح کنيم. حال اينه مگوييد

خبر واحد حجيت دارد، ولو در باب اخلاقيات، در باب اخلاقيات منجزيت و معزريت به چه معن است؟

اشال چهارم

ايشان اشال چهارم هم بيان کردهاند که مرحوم نائين(ره) هم بيان کرده است که بين موردي ..... (فايل خراب است)

در خارج وقت اگر کشف خلاف شد، بايد قائل به إجزاء شويم، پس اگر در وقت کشف خلاف شد، إجزاي در کار نيست.

اما وقت در سلوک اماره مصلحت وجود دارد، حت اگر در داخل وقت هم کشف خلاف شد، در آنجا هم بايد قائل به إجزاء
شويم، پس چرا تفصيل مدهيد؟ البته اين اشال چهارم طبق آن بيان است که عرض کرديم.

نقد و بررس اشال چهارم توسط استاد محترم

اين اشال چهارم قابل دفع و جواب است، چون عرض کرديم که مرحوم شيخ(ره) مگويد: مقدار مصلحت در سلوک، به
اندازه مصلحت است که فوت شده است، حال نماز جمعه خوانده و در داخل وقت برايش روشن شده که نماز ظهر واجب
است، پس آن مصلحت که از اين شخص فوت شده، آوردن نماز ظهر در اول وقت است، اما خود عمل هنوز فوت نشده و



ظرف اتيانش نذشته است که مصلحت سلوکيه به مقدار مصلحت فوت شده تدارک مکند که در اينجا همان مصلحت اول
وقت است.

لذا در سه اشال ايشان مناقشه کرديم، اما اشال دير ايشان که همان اشال سوم بود انصافاً متين و محم است.

اشالات آقاي بروجردي(ره) بر وجود مصلحت در امر به سلوک

عرض کرديم که بر حسب آنچه که در نسخ رسائل وجود دارد، در بعض از جاها مرحوم شيخ(ره) فرمودهاند: در سلوک اماره
مصلحت است، اما در بعض از مصاديق تعبيرشان اين است که امر به سلوک مصلحت دارد، مرحوم آقاي بروجردي(ره)(نهاية
الأصول، ص 446) اشال کرده و فرمودهاند: اينه مگوييد: در امر به سلوک مصلحت وجود دارد، بنا بر اين بيان که بوييم:

مقصود شيخ(ره) از وجود مصلحت، مصلحت در آن امري است که خداوند به سلوک بر طبق اماره کرده است، يعن خود
سلوک و متعلق مصلحت ندارد و در هيچ کدام از اينها مصلحت نيست، بله در امري که شارع کرده مصلحت وجود دارد،

نسبت به اين بيان و نظريه دو اشال وجود دارد.

اشال اول

ي اشال اين است که در آن اوامر واقعيه وقت مولا به صلات امر مکند، در آنجا کس نمگويد که در خود امر مصلحت
وجود دارد، بله در اوامر واقعيه مولا که به نماز امر مکند و اصلا امارهاي در کار نيست، نمگوييد که: غير از اينه در خود

صلات، ي ملاک و مصلحت وجود دارد، در خود امر هم اين ملاک و مصلحت وجود دارد.

در اوامر واقعيه خود امر به تعبير مرحوم آقاي بروجردي(ره) فان است و مولا براي اينه به عبد بفهماند که بايد نماز بخواند، امر
مکند، اما خود امر موضوعيت ندارد و ف حد نفسه با قطع نظر از متعلقش مصلحت ندارد و فان در متعلق خودش است.

بعد مرحوم آقاي بروجردي(ره) فرمودهاند: اگر اوامر واقعيه اين چنين شد، دير امر به اطاعت و سلوک اماره دير وضعش
قطعاً روشن است.

اشال دوم:

اشال دوم ايشان اين است که بر فرض که بپذيريم که در خود امر مولا مصلحت است، اما اين امر مولا و مصلحت که در امر
هست، چونه متواند آن مصلحت واقع را که فوت شده جبران کند؟ چه سنخيت بين اين دو وجود دارد؟ مثلا ي واقع به نام

نماز ظهر داريد که الآن فوت شده است، و از آن طرف مگوييد که: مولا به تبعيت از اين خبر زراره که مگويد: نماز جمعه
واجب است امر کرده است و مگوييد که: در اين امر مولا مصلحت وجود دارد و مصلحت آن ظرف دارد که مربوط به خود

مولاست، اما اين مصلحت در نماز ظهر مربوط به عبد است. حال آن مصلحت در آن مقام چونه متواند مصلحت در افعال را
جبران بند؟

به عبارت دير مقداري دايره اشال ايشان را توسعه مدهيم، شارع بنا بر هر جهت، تشخيص داده که بايد واجبات را به مردم
برساند و مصلحت کليهاي را هم در نظر گرفته که اين مصالح و ملاکات در افعال وجود دارد، حال آن مصلحت که شارع بيان

کرده، چه ربط دارد به مصلحت که در نماز جمعه وجود دارد؟ آن مربوط به شارع است و اين مربوط به عبد است.



ثانياً اينه مگوييد: در خود امر مصلحت وجود دارد به مجردي که مولا امر کرد، مصلحت محقق شده است، مثلا در اوامر
امتحانيه که در خود امر مصلحت است، به مجرد امر مصلحت محقق مشود، اما دير چه اماره را بياوريد و چه نياوريد،

کاري به واقع ندارد که فوت بشود يا نشود.

بنابراين اشال دوم مرحوم آقاي بروجردي(ره) اين است که اين اوامر بر فرض که اوامري باشد که در خودشان هم مصلحت
است، اما به دو جهت ربط به آن مصلحت فوت شده واقع بر ملف ندارد؛ ي جهت اين است که اين مربوط به مولاست و آن

مربوط به عبد است و دوم اينه اين به مجرد امر، مصلحت همراهش آمده است، براي اينه وقت مگوييم: در خود امر کردن
مصلحت است، با امر مصلحت محقق شده است، چه اين شخص عمل را بياورد يا نياورد و ديري کاري به اينه آن مصلحت

واقع فوت مشود يا نمشود ندارد.

بنابراين اگر مراد شيخ انصاري(ره) از مصلحت سلوکيه اين باشد که در امر به سلوک مصلحت است و نه در خود سلوک، اين
دو اشال مهم بر ايشان وارد مشود.

اين را قبلا هم عرض کرديم و الان هم ترار مکنيم که اصول که از مرحوم آقاي بروجردي(قدس سره الشريف) مانده، اصول
بسيار تميز و خوب است؛ اولا مختصر است، ثانياً تقريباً لب مبان و آراء را دارد و ثالثاً خود ايشان هم کس است که صاحب

مبنا بوده است.
بنابراين از اصول ايشان غافل نشويد و باز اين نته را هم عرض کنيم که اصول مدرسه و متب قم، يعن اصول مرحوم محقق

حائري(ره) در درر، اصول مرحوم آقاي بروجردي(ره) و اصول امام(رضوان اله تعال عليه) اينها به فعل و واقع خيل نزديتر
است از اصول که در متب نجف مطرح شده است.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


