
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » اجزاء »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۸

اجزاء
جلسه 52 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

نظريه مصلحت سلوکيه

بحث به اين مصلحت سلوکيه مرحوم شيخ انصاري(اعل اله مقامه شريف) رسيد، با اينه کلمات شيخ(ره) در اين نظريهشان
اضطراب دارد و مقداري به صورت مختلف مطرح شده است، اما مجموعاً از فرمايش شيخ(ره) استفاده مکنيم که اولا قائلاند

به اينه در فرض قيام امارات، «واقع عل ما هو عليه» است و اينطور نيست که در واقع و ملاک واقع تغييري به وجود بيايد.

نظر شيخ(ره) اين است که وقت امارات قائم مشوند، ولو اين امارات بر خلاف واقع هم باشند، اما واقع بر همان که قبلا بوده
باق است، مثلا اگر اماره بر وجوب نماز جمعه قائم شد و در واقع نماز ظهر واجب باشد، باز اين واقع به همان قوت خودش

باق مماند.

نته دوم که مرحوم شيخ(ره) روي آن تأکيد داشتهاند اين است که اين اماره سبب ايجاد ي مصلحت جديد در مؤداي خودش
نمشود؟ اين چنين نيست که مثلا با اين قيام اماره بر اينه نماز جمعه واجب است و حال آنه در واقع نماز ظهر واجب است،

اين اماره سبب ايجاد ي مصلحت جديد در مؤداي آن شود، لذا نماز جمعه با قيام اماره مصلحتدار نمشود.

نته سوم اين است که مرحوم شيخ(ره) التزام قلب به مؤداي اماره را لازم نمداند و اين چنين نيست که اگر مثلا امارهاي بر
وجوب نماز جمعه قائم شد، بر انسان التزام قلب به اين اماره لازم باشد.

حال فقط دو مطلب دير باق مماند؛ ي مطلب اينه خيلها وقت مخواهند نظريه شيخ(ره) را نقل کنند، اين مطلب را
مگويند که: شيخ(ره) قائل است به اينه در سلوک بر طبق اين اماره مصلحت است و معناي سلوک اين است که در مقام

خارج عمل خودمان را مطابق با اين اماره قرار دهيم، «تطبيق العمل عل الاماره».

اگر در اين قسمت کتاب رسائل را مطالعه کنيد، مقداري در اين جهت اختلاف دارد که بعد از اينه مرحوم شيخ(ره) فرموده: در
سلوک مصلحت وجود دارد، بعض از تلامذه ايشان اشال کردهاند و مرحوم شيخ(ره) اشال را وارد ديده و ي کلمه امر به

آن اضافه کرده و فرموده: در امر به اين سلوک مصلحت وجود دارد، يعن در اينه مولا به سلوک بر طبق اماره امر کند، در
خود اين امر مصلحت است.

لذا روشن شد که نظريه شيخ(ره) مردد بين اين دو مطلب است؛ ي اينه شيخ(ره) خواسته بفرمايند که: در سلوک اين اماره و
در تطبيق عمل بر طبق اين اماره مصلحت وجود دارد و بايد در خارج عمل خودمان را مطابق اين اماره قرار دهيم و دوم اينه

مراد مرحوم شيخ(ره) از اين مصلحت سلوکيه اين باشد که مصلحت در خود امر به سلوک هست و اين که مولا به سلوک بر

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/69
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


طبق اين اماره امر مکند.

نقد و بررس نظريه مصلحت سلوکيه

در اينجا ببينيم آيا مصلحت سلوکيه ي فرمايش تام هست يا نه؟ بر مصلحت سلوکيه مرحوم شيخ(ره) اشالات فراوان وارد
شده است.

امام(رضوان اله تعال عليه)(أنوارالهدايه، ج1، ص194 و تهذيب الأصول، ج2، ص64) ‐ کتاب أنوارالهدايه را به قلم شريف
خودشان نوشتهاند، اسم مباحث ألفاظ را مناهج الوصول گذاشته و اسم مباحث حجج را أنوارالهدايه گذاشتهاند.‐ اشالات را بر

اين مصلحت سلوکيه مطرح کردهاند و غير از اين اشالات، دو سه اشال دير هم وجود دارد.

حال ولو اينه الآن در بحث از إجزاء هستيم و جاي اساس اين بحث در همان مباحث امارات و جمع بين حم واقع و حم
ظاهري است، اما اين اشالات را هم مطرح مکنيم تا ببينيم که آيا مصلحت سلوکيه شيخ(ره) قابل قبول است يا نه؟ البته طبعاً

بحث دقيقتر را در مباحث جلد دوم ان شاء اله عرض مکنيم.

اشال اول:

اولين اشال که امام(ره) بيان کرده اين است که فرمودهاند: اين امارات که در شريعت داريم، ي طرق عقلاييهاند و عقلاء در
امور خودشان، در سياسات و معاملات به چيزي شبيه همين امارات عمل مکنند و در نتيجه در جعل اين طرق و امارات
تعبيرشان اين است که ي عنوان تأسيس ندارند، بله ي عنوان امضاي دارند، يعن اگر شارع در شريعت خبر واحد را

حجت قرار داد، اينطور نيست که اين هم مثل وجوب نماز و حج ي حم تأسيس باشد.

اگر از اول گفتيم که: دليل حجيت خبر واحد بناي عقلاست که مسئله روشن است و بر فرض هم که گفتيم: از آيات و روايات
استفاده مشود، آن هم ي عنوان امضاي است يعن شارع آن بناي عقلاي را امضاء کرده است. پس اين ي مقدمه که

امارات که داريم عقلاييه است و شارع آن را امضاء کرده است.

مقدمه دوم اين است که سراغ عقلاء رفته و بوييم که: آيا چيزي به نام مصلحت در سلوک مفهميد يا نه؟ وقت که مگوييد:
اين خبر واحد مؤثق براي شما حجيت دارد، آيا غير از ي طريقيت به واقع است؟ آيا عقلاء براي اين خبر حرف ديري هم

دارند؟ آيا عقلاء مگويند که: ي مصلحت در سلوک ما بر طبق اين اماره وجود دارد که همان تصديق عمل در خارج بر اين
اماره است؟ عقلاء اين حرف را نمزنند، بله مگويند که: به اين خبر عمل کن، چه بسا مطابق با واقع باشد.

اين اشال اول که مرحوم امام(قدس سره الشريف) بر مصلحت سلوکيه وارد کردهاند و در ذيل همين اشال اول فرمودهاند:
مصلحت سلوکيه «لا أساس لها»، هيچ اساس براي مصلحت سلوکيه نيست و اين ي مطلب بسيار روشن است.

نقد و بررس اشال اول توسط استاد محترم

به نظر مرسد که اين اشال اول، ي اشال متين و محم است، اما چيزي که در اينجا به ذهن مرسد اين است که در
مسئله حجيت خبر واحد، ي کبراي کل درست کرده و مگوييد: عمل به مظنّه حرام است، حال مرحوم شيخ(ره) به عنوان



ي حم تليف آن را مطرح کرده و فرموده: اصل اول حرمت تعبد به ظن است و مرحوم آخوند(ره) به عنوان ي حم
وضع مطرح کرده و فرموده: اصل اول عدم حجيت ظن است.

الخاص استثنا کرديم، چه اش کنيد که اگر به عنوان ظنبه عنوان ظن خاص استثناء م اما بعد مواردي را از آن قاعده اول
دارد که بوييم: تأسيس است؟ اصلا به شيوه عقلاء چار داريم؟ بوييم: شارع ظن خاص را به عنوان تأسيس حجيت قرار

داده است.

آنچه که در بين عقلاست، عقلا دو صورت دارد؛ يا از اين باب است که غالباً اطمينان مکنند و از روي اطمينان به اخبار
خواهيم خبر واحد را حجت قرار دهيم، هيچ کسکه م دهند که از محل بحث ما خارج است، وقتر ترتيب اثر مديي

نمگويد که: از باب اين است که براي ما اطمينان آور است  و اين عنوان ظن خاص را ندارد.

لذا به نظر مرسد که ظن خاص راه غير از تأسيس بودن نداشته باشد و براي ظنون خاصه اگر بخواهيم ظن خاص را معتبر
بدانيم، راه نداريم غير از اينه از راه حم تأسيس وارد شويم.

عل اي حال ظاهراً بين اينه شارع بفرمايد: *احل اله الْبيع* که در اين ي حم امضاي است و بين اينه بفرمايد: خبر واحد
عادل حجيت دارد فرق وجود دارد، در آنجا *احل اله الْبيع* ي حم امضاي است و بيع ي معامله جايز و رايج بين عقلاء

بوده که شارع هم آن را امضاء کرده است، اما عمل به خبر واحد به عنوان ظن خاص است، يعن ولو اينه براي اين شخص
افاده ظن شخص هم نند و الآن ي مجتهد تا ي روايت صحيح ديد بايد به آن عمل بند، مخواهد براي اين مجتهد افادهي

ظن خاص بند.

لذا در مقابل اين فرمايش امام(ره) اين طور عرض مکنيم که غير تأسيس بودن يا امضاي بودن امارات معلوم نيست و همين
مقدار که معلوم نباشد، اين اشال اول را مخدوش مکند.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) اگر خبر واحد را از باب سيره عقلاييه حجت بدانيم، اصلا از بحث خارج مشود، براي اينه اين
عين امضائيت است، اما اگر کس خبر واحد را از راه آيات و روايات حجت دانست و گفت: اين آيات و روايات مخواهد خبر

واحد را به عنوان ظن خاص حجت قرار دهد، اين دير ربط به سيره عقلاييه ندارد و عرض کرديم که فرمايش امام(ره) در
صورت تمام مشود که حجيت تمام امارات از راه سيره عقلاييه باشد که اصلا امضاء است.

بالأخره فرمايش امام(ره) در صورت تمام است که حجيت جميع طرق و امارات را از راه سيره عقلاييه اثبات کنيم، آيا اين
درست است؟ يعن واقعاً تمام اين طرق و امارات از راه سيره اثبات مشود؟ مثلا در باب بينه که مگوييد: بينه حجيت شرعيه

دارد، آيا حجيت بينه فقط از راه سيرهي عقلاييه است يا اينه دليل حجيت بينه را روايات قرار مدهيد؟

اشال دوم

اشال دوم که امام(ره) بيان کردهاند و در کلمات مرحوم محقق بروجردي(اعل اله مقامه شريف)(نهاية الأصول، ص446) هم
وجود دارد، يعن اصل اين اشال دوم به همان اشال که مرحوم بروجردي(ره) بيان کرده برمگردد و اشال اين است که

سلوک يعن آوردن مفاد اماره، لذا اصلا بين سلوک بر طبق اماره و عمل به مؤداي اماره چه فرق وجود دارد؟

اينه مفرماييد: ي مصلحت در سلوک وجود دارد، اين فرع بر اين است که عنوان براي سلوک داشته باشيد که سلوک بر



شيئ غير از آن مفاد اماره منطبق شود. مثلا اماره مگويد: «صلاة الجمعه واجبه»، آيا در اينجا دو عنوان داريد؛ ي عنوان
آوردن نماز جمعه در خارج و عنوان دوم هم به عنوان سلوک يا نه؟ چون سلوک همان آوردن نماز جمعه است.

است و مفاهيم مصدريه نسبيه هيچ وجودي جز در عالم اعتبار ندارند، وقت مفهوم مصدري نسب امام(ره) فرموده: سلوک ي
بر طبق اماره عمل مکنيد، عملتان اين است که در خارج نماز جمعه را اتيان مکنيد، حال آيا در عالم خارج و واقع، غير از

آوردن نماز جمعه، عمل دوم هم به نام سلوک داريد يا نه؟

به عبارت دير اينها در اين اشال گفتهاند که: بايد ي فعل را نشان بدهيد که قابليت تعلق مصلحت و مفسده را داشته باشد،
فرمودهايد که: در سلوک مصلحت است، آيا سلوک غير از اين است که نماز جمعه را در خارج بخوانيد؟ آيا چيز ديري به نام

سلوک داريد که بوييد: اين خواندن نماز جمعه مصلحت ندارد، بله سلوک مصلحت دارد؟

لذا عرض کرديم که همين اشال بوده که بعض از تلامذه شيخ(ره) به ايشان وارد کردهاند که بعد فرمودهاند: ي امر هم کنارش
شود که خود سلوک چيزي غير از آن عمل خارجاضافه کنيد که در اين امر به سلوک مصلحت وجود دارد. پس معلوم م

نيست.

نقد و بررس اشال دوم توسط استاد محترم

بر اين اشال هم حاشيهاي داريم که اگر سلوک در هر امارهاي را جدا بيريم و منحصر به همان اماره بخواهيم بررس کنيم، اين
حرف درست است که بوييم: اين اماره ي سلوک دارد و آن اماره دير سلوک دير دارد. اما سلوک که مرحوم شيخ(ره)

گفته اين است که: ملتزم باشم که در خارج تمام اعمال خودم را بر طبق امارات قرار دهم که اين مجموعه را سلوک مگويند.
اگر در ي اماره بوييم که: در اين اماره؛ ي عمل نماز جمعه داريم و ي سلوک هم داريم، در اين صورت اشال وارد است،
اما اگر مجموع را حساب کرده و گفتيم که: در مجموع اين شخص از امارات تخط نرده و عمل خودش را بر وفق اين امارات

قرار داده است، در اينجا سلوک محقق و معتبر در نزد عقلاست و قابليت مصلحت و مفسده را دارد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


