
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » اجزاء »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۸

اجزاء
جلسه 43 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

عرض کرديم که مرحوم آخوند(ره) بين اصل و اماره فرق گذاشتهاند  ـ البته مراد اصول است که در موضوع يا متعلق تليف
جاري مشود ـ  و فرمودهاند: در اصول جاري در موضوعات بايد قائل به إجزاء شويم، اما در امارهاي که جاري در موضوعات

هست، إجزاي در کار نيست.

ما اول به احتمال ي نقل که شده بود فر مکرديم که مرحوم آقاي خوئ(قدس سره شريف) در کتاب محاضرات هم همين
نظر مرحوم آخوند(ره) را داشتهاند، اما بعد از مراجعه به محاضرات روشن شد که ايشان با نظريه مرحوم آخوند(ره) مخالفت
کرده و همان نظر استادشان مرحوم نائين(ره) را پذيرفتهاند، يعن ايشان هم قائلاند به اينه فرق بين اصول عمليه جاري در

موضوعات و امارهاي که جاري مشود نيست و به طور کل بين موضوعات و غير موضوعات هم فرق نذاشته و فرمودهاند:
بايد در باب امارات بين طريقيت و سببيت فرق بذاريم.

البته مرحوم آخوند(ره) هم در امارات بين اينه قائل شويم که حجيت اماره از باب طريقيت است يا از باب سببيت فرق
گذاشتهاند. منته بعد از فرق که در ابتدا بين امارهاي که در موضوع جاري مشود و امارهاي که در أحام جاري مشود و

همچنين فرق بين اصول عمليهاي که در موضوعات جاري مشود و اصول عمليهاي که در احام جاري مشود بيان کردهاند.

موارد خروج از محل نزاع در باب إجزاء در کلام آقاي خوئ(ره)

به عنوان مقدمه از مجموع فرمايشات ايشان استفاده مشود که چند مورد از محل نزاع در باب إجزاء خارج هستند؛

1 ـ  امارات جاري در شبهات موضوعيه

اولين مورد امارات است که در شبهات موضوعيه جاري مشوند، مثلا اگر از راه بينه احراز کرديم که اين مايع آب است، مثلا
ه اين مايع عنوان آب را دارد، بعد معلوم شد که اين مايع خمر است، ايشان فرمودهاند که: در اماراتدو نفر شهادت دادند بر اين

که در شبهات موضوعيه جريان پيدا مکنند، نمتوانيم بوييم که: اين امارات سبب انقلاب واقع مشوند.

به عبارت دير ايشان فرمودهاند که: اگر چه گروه تصويب در باب احام را پذيرفتهاند، اما أحدي تصويب در باب موضوعات
را نمپذيرد. برخ در باب احام گفتهاند که: اگر مثلا روايت بر وجوب نماز جمعه آمد، ولو واقع حم ديري داشته باشد، اما

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/69
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اين روايت سبب مشود که واقع تغيير پيدا کند، چون أحام از امور اعتباريهاند و قابليت اين تغيير در اين امور اعتباريه هست،
اما در باب موضوعات تصويب معنا ندارد، چون تصويب در باب موضوعات معنايش اين است که بوييم: اگر دو نفر شهادت
دادند که اين آب است، ولو اينه در واقع هم خمر باشد، اما واقع تغيير پيدا کند و بوييم که اين به حسب واقع هم عنوان آب را

دارد.

لذا فرمودهاند که: تصويب در موضوعات محال است و بنابراين در بينه جاري در موضوعات، چون سبب انقلاب ما هو عليه
نمشود، نمتوانيم در آن مسئله إجزاء را مطرح کنيم.

2 ـ  موارد کشف عدم وجود حم ظاهري

مورد دوم اين است که فرمودهاند: در بعض از موارد خيال مکنيم که ي حم ظاهري داريم، اما بعد از مدت معلوم مشود
به استناد به ي ،م ظاهري را داشتيم، مثلا اگر مجتهد در روايتم ظاهري در ميان نبوده و توهم وجود حهيچ گونه ح که اصلا
لفظ استظهاري کرده و بويد: اين لفظ ظهور در وجوب دارد و بر طبق استظهارش فتوي دهد، بعد معلوم شود که اين استظهار

باطل بوده و قرينهاي در کار باشد که آن استظهار باطل بوده است که اين موارد هم از محل بحث إجزاء خارج است.

البته مثالهاي ديري هم در اينجا بيام کردهاند که با همان مراجعه به کتاب محاضرات روشن مشود که اين مورد دوم هم از
محل نزاع خارج است.

وجدان 3 ـ  موارد کشف خلاف از طريق علم

مورد سوم جاي است که بر طبق امارهاي عمل کنيم، بعد از طريق علم وجدان کشف خلاف شود يعن علم به واقع پيدا کنيم،
مثلا مجتهد از راه ي روايت معتبر به وجوب نماز جمعه فتوا داده، حال بعد از گذشت مدت علم پيدا مکند که نماز جمعه

واجب نيست که اين هم هم از محل نزاع در باب إجزاء خارج است.

اينه بحث مکنيم که اگر ملّف به امارهاي عمل کرد، بعد کشف خلاف شد، اگر کشف خلاف از طريق مفيد علم وجدان باشد،
اين از محل نزاع خارج است، چون وقت که علم آمد، مگويد که: آن امارهاي که قبلا بوده، اماره باطل است و آنچه بر طبق
موداي اماره بوده باطل است، يعن علم به بطلان آن اماره پيدا کرديد، و لذا در اينجا ش در عدم اجزاء نيست. بنابراين اين

مورد سوم هم از محل نزاع خارج است.

 (سؤال و پاسخ استاد محترم) در اوامر اضطراري اصلا کشف خلاف نيست، بله در آنجا رفع الإضطرار است، در اوامر
اضطراريه مضطر بوديد که نماز با تيمم خوانديد، حال بعد از رفع اضطرار مگوييم که: آيا آن عمل مجزي هست يا نه؟ ايشان

تقريباً خواسته دايره نزاع در احام ظاهريه را محدود کنرده و بويد: اولا مراد امارات است که در احام جاري مشود، چون
امارات که در موضوعات جاري مشود، قطعاً موجب انقلاب نمشود و ثانيا محل نزاع جاي است که واقعاً ي حم ظاهري

وجود داشته باشد و ي حم ظاهري تخيل نباشد و ثالثا کشف خلاف به واسطه علم وجدان نباشد.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) کشف خلاف دو نوع است؛ يا از راه علم است و يا از راه حجت معتبره دير و در کشف خلاف
هميشه اينطور نيست که علم پيدا کنيد به اينه آنچه که انجام داديد باطل بوده است، مثلا تا به حال به عموم بعد از فحص از

مخصص عمل مکرديد، حال مخصص را پيدا کردهايد.



(سؤال و پاسخ استاد محترم) مثلا قطع پيدا کرديد که اين مايع آب است و با آن وضو گرفتيد، بعد معلوم شد که اين مايع خمر
است، آيا متوانيم بوييم که: چون قطع داشتيد، واقع را تغيير مدهد و واقعاً با آب وضو گرفتيد يا نه؟ بله واقع به همان واقع
خودش باق است، و لذا اصلا در اينجا بحث إجزاء مطرح نيست. پس ي مثال اين است که بينه باشد و ي مثال هم اين است

که قطع پيدا کند و در اين جهت فرق نمکند.

محل نزاع در بحث اجزاء در کلام آقاي خوئ(ره)

ي است که مجتهد بر طبق اماره يا اصل ته را بيان کرده فرمودهاند: محل نزاع در جايه ايشان اين سه نحال بعد از اين
حم ظاهري را جاري کند، مثلا از راه مثل استصحاب عدم جزئيت سوره براي نماز را احرار کرده و مدت خودش يا مقلدينش

ه سوره جزئيت براي نماز دارد، پس قبلاپيدا کرده بر اين حجت معتبر و نه علم وجدان نماز بدون سوره خواندند، حال ي
حجت بر عدم جزئيت داشت و حال حجت بر جزئيت دارد.

در اينجا مرحوم آقاي خوئ(ره) فرمودهاند که: در اصول عمليه اگر آن حجت سابق عنوان اصل عمل را داشته باشد، قبول
نداريم که مثلا در قاعده طهارت و اصول عمليه انقلاب ايجاد نمشود.

ملاحظه فرموديد که طبق نظريه مرحوم آخوند(ره) که فرموده: قاعده و استصحاب طهارت حومت دارد، اين حومت انقلاب
ه تعالگويد: آنچه شرطيت براي نماز دارد، اعم از طهارت واقعيه و طهارت ظاهريه است. امام(رضوان الايجاد کرده و م

عليه) هم همين نظريه را پذيرفتهاند. اما ايشان به شدت با اين نظريه مخالفت کرده گفتهاند: قاعده و استصحاب طهارت انقلاب
ايجاد نمکند تا بويد: آنچه شرطيت براي نماز دارد، اعم از طهارت واقعيه و طهارت ظاهريه است.

ايشان فرموده: آنچه شرطيت دارد، عبارت از همان طهارت واقعيه است و اصاله الطهاره درست است که ي طهارت ظاهري
را جعل مکند، اما اين جعل طهارت ظاهري با انحفاظ بر واقع است.

نته مهم ايشان اين است که فرمودهاند: احام ظاهريه با حفظ واقع هستند و در قبال و عرض واقع نيستند، يعن وقت که اين
اصاله الطهاره مآيد، ي حم و طهارت ظاهري درست مکند، اما شرطيت طهارت واقعيه به حالت خودش باق استو

بعد در اينجا بحث را مطرح کرده و فرمودهاند: همانطور که استاد ما مرحوم اصفهان(ره) بين خود احام تضادي را قائل
نيست.

ي بحث وجود دارد که مرحوم آخوند(ره) هم در کفايه مطرح کردهاند که آيا بين احام شرعيه تضاد وجود دارد يا نه؟
آخوند(ره) قائل به تضاد است، اما مرحوم اصفهان(ره) و بعض از شاگردانشان گفتهاند که: بين خود احام تضاد نيست و

تضاد در امور توينيه واقعيه است، چون در امور اعتباريه تضادي در کار نيست،

در امور اعتباريه بين وجوب و حرمت هيچ گونه تضادي در کار نيست، بله بين مبادي اينها، يعن ملاکات و بين منته، يعن از
نظر امتثال تضاد وجود دارد، مثلا وجوب و حرمت داراي دو ملاک است؛ در حرمت ملاک مفسده است و در وجوب ملاک

مصلحت است که اين دو با يدير تضاد دارند، يعن نمشود که به حسب واقع، ي شء هم داراي مصلحت و هم داراي
مفسده باشد، پس بين مبادي اينها که همان مصلحت و مفسده هست تضاد وجود دارد.

در منته يعن در مقام إمتثال هم تضاد وجود دارد، براي اينه اگر شارع ي چيز را هم واجب و هم حرام کند، از نظر امتثال



نمتوانيد امتثال کنيد.

بعد از اين فرمودهاند: بين آن نجاست واقعيه و طهارت ظاهريه تضادي نيست، اين مايع در واقع نجس و حم واقعيش نجاست
است، اما استصحاب يا قاعده طهارت در آن جاري مشود و الان طهارت ظاهري دارد، از باب اينه در بين خود احام

شرعيه هيچ تضادي وجود ندارد.

پس ايشان فرموده: تناف بين اين دو در کار نيست، لن نتهي مهم اين است که اين طهارت ظاهريه که به عنوان ي حم
ظاهري است، سبب تغيير واقع نمشود و با وجود اين طهارت ظاهريه، حم واقع نجاست محفوظ است و همه حرف ايشان

همين است که اصلا ي قسم حم داريم و آن هم حم واقع است و حم ظاهري حقيقت در مقابل حم واقع ندارد.

پس نظر شريف ايشان اين است که در فرض وجود حم ظاهري، احام واقعيه محفوظ است، يعن همين الان که طهارت را
استصحاب کرديد يا «کل شء ل طاهر» را پياده کرديد، طهارت ظاهريه را بار مکنيد، اما اين مايع نجاست واقعيه دارد.
گويد که: شرط اعم از ظاهري و واقعکند، اصول عمليه نماصول عمليه انقلاب ايجاد نم بنابراين ايشان فرمودهاند: اصلا

هست و به تبع استادشان مرحوم نائين(ره) حومت را منر شدهاند.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


