
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » اجزاء »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۸

اجزاء
جلسه 41 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

اشال پنجم محقق نائين(ره):

آخرين اشال که مرحوم نائين(قدس سره شريف) بر مرحوم آخوند(ره) بيان کرده اين است که همين حومت که در باب
اصول عمليه قائلايد، بايد در باب امارات هم همين را قائل شويد، چرا بين اصول عمليه و امارات شما فرق گذاشته ايد؟

بيان مرحوم نائين(ره) اين است که فرمودهاند: مرحوم آخوند گفته: «کل شء ل طاهر» بر آن ادلهاي که طهارت را به عنوان
شرط قرار مدهد حومت دارد و ادله اشتراط را توسعه مدهد، اما عرض مکنيم که جهت حومت چيست؟ و به چه جهت

حومت دارد؟ جهت حومت اين است که اين اصل عمل اصاله الطهاره، در مورد خودش جعل حم مماثل مکند و ي حم
و طهارت ظاهري را جعل مکند و بعد از اين جعل، بر «لا صلاة إلا بطهور» حومت پيدا مکند و «طهور» در آن دليل را

توسعه مدهد.

حال مرحوم نائين(ره) فرموده: همين بيان در باب امارات هم وجود دارد، در امارات مثل خبر واحد يا بينه، اگر بينه بر طهارت
ي مورد قائم شد، اين بينه ي حم مماثل جعل مکند، بنابراين چرا در امارات مسئله حومت را قائل نيستيد، اما در اصول
عمليه مسئله حومت را قائليد؟ اصلا مرحوم آخوند(ره) هم از همين راه بين اصول عمليه و امارات فرق گذاشته و فرمودهاند:

در باب اصول عمليه ي حومت را داريم و لذا در آنجا قائل به إجزاء شدهاند، اما در باب امارات چنين حومت نيست، و لذا
قائل به إجزاء نشدهاند.

اشال مرحوم نائين(ره) اين است که همان جهت حومت که در اصول عمليه وجود دارد، همان جهت حومت در باب
امارات هم وجود دارد و در هر دو جعل حم مماثل مکند.

نقد و بررس اشال پنجم مرحوم نائين(ره)

در اينجا چند جواب از اين اشال مرحوم نائين(ره) داده شده است.

جواب اول:

جواب اول اين است که مرحوم آخوند(ره) در باب امارات قائل به جعل حم مماثل نيست و اصلا مبناي مرحوم آخوند(ره) در
باب امارات بر خلاف نظريه مشهور است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/69
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مشهور در باب امارات قائلاند به اينه جعل حم مماثل مشود، يعن وقت مگوييم خبر واحد حجت است، مثلا زراره
مگويد: نماز جمعه واجب است، اين اماره ي وجوب نماز جمعهاي را که مماثل با آن حم واقعيست جعل مکند، اما

مرحوم آخوند(ره) در باب امارات اين نظريه را نداشته و در باب امارات جعل حم مماثل را نپذيرفتهاند و آن مقداري که در باب
امارات پذيرفتهاند، همين مقدار هست که اماره از باب طريقيت إل الواقع حجيت دارد و فقط به صرف اين است که اماره

عنوان طريق دارد، کما اينه مرحوم نائين(ره) هم همين نظريه را داشتهاند. حت ايشان در باب حجيت امارات، طبق نظريه
مشهور قائل نيست، بله ايشان هم از باب طريقيت و يا اصطلاح ديري به نام تتميم کشف داشتهاند که گاه اوقات هم از آن به

علم تعبدي تعبير کردهاند.

مرحوم نائين(ره) فرموده: شارع ي طريق را حجت قرار داده که خودش ي کشف ناقص دارد، اما کاشفيت تامه ندارد و
شارع که اين طريق را حجت قرار داده، حجيت طريق به اين معناست که شارع آن را به منزله کشف تام قرار داده است که عين
همين نظريه را آخوند(ره) هم داشته است، يعن بين مرحوم آخوند و مرحوم نائين(قدس سرهما) در اين جهت اشتراک است که

هر دو با نظريه مشهور مخالفاند، مشهور در باب امارات قائل به جعل حم مماثلند، اما هم مرحوم نائين و هم مرحوم
آخوند(قدس سرهما) اين نظريهي مشهور را قائل نيستند، اما در اينه مجعول چيست؟ ي اختلاف ديري دارند.

بنابراين اولين ايرادي که به اين اشال مرحوم نائين(ره) وارد مشود اين است که اين ايراد بنا بر نظريه مشهور در باب حجيت
امارات وارد است که قائل به جعل حم مماثلند، اما مرحوم آخوند و مرحوم نائين(قدس سرهما) نظريه مشهور در باب حجيت

امارات را قائل نيستند، لذا دير اين اشال بر مرحوم آخوند(ره) وارد نيست.

جواب دوم: جواب محقق اصفهان

جواب دوم از فرمايش نائين(ره) جواب است که مرحوم محقق اصفهان(اعل اله مقامه شريف) بيان کرده و فرمودهاند: اينه
آخوند(ره) در اصول عمليه حومت را قائل شده و گفته: اصاله الطهاره بر «کل شء ل طاهر» حومت دارد، اما بينه بر

طهارت بر «کل شء ل طاهر» حومت ندارد، سرش اختلاف در لسان دليل اينهاست، لسان دليل اماره با لسان دليل اصل
مختلف است و اين اختلاف در لسان دليل سبب شده است که در باب اصل حومت را بپذيريم، اما در امارات اين حومت

پذيرفته نشود.

مرحوم اصفهان(ره) فرموده: «کل شء ل طاهر» ابتداء جعل طهارت مکند، يعن اصلا هيچ نظري به واقع ندارد، حال شارع
مفرمايد: در فرض ش و در صورت که ش داري، برايت با «کل شء ل طاهر» جعل طهارت مکنم، لذا دليل اصول

عمليه طهارت را ابتداء جعل مکند و هيچ نظري به واقع ندارد، به خلاف اماره که وقت مثلا در روايت مگويد: «قال الصادق
عليه السلام صلاة الجمعه واجبة»، نماز جمعه واجب است، و يا اين نظر به واقع دارد، يعن به اين طريق مخواهد واقع را براي

ما روشن کند، پس لسان اماره جعل ي حم ابتداء نيست، بله به واقع نظر دارد.

کنم طهارت است، وقتآنچه برايت جعل م فرمايد: در ظرف شکشف خلاف نداريم، شارع م ر در اصل اصلابه عبارت دي
که ش داري که آيا اين شء پاک است يا نجس؟ در ظرف ش آنچه جعل مکنم عبارت از طهارت است که اصلا کشف

خلاف در آن معنا ندارد. بله ممن است که موضوع عوض شود، يعن ش از بين برود و به موضوع دير تبديل شود، اما اين
تبدل در موضوع است که تبدل در موضوع ي مطلب است و کشف خلاف مطلب ديري است.

مثلا اگر گفتيم که: مادام که در اين مدرس نشستيد، بايد بحث اصول بخوانيد، اما اگر در مدرس ديري رفتيد، در آنجا بحث
فقه مخوانيد، لذا وقت از اينجا به مدرس ديري مرويد، نمتوانيد بوييد که: براي ما کشف خلاف شد، بله موضوع تبدل و



تغيير پيدا مکند.

در اصول عمليه هم چون شارع با «کل شء ل طاهر» طهارت را جعل کرده و اصلا نظري به واقع ندارد، لذا مادام که در
ش هستيد، «کل شء طاهر» طهارت را جعل مکند و دير در آن کشف خلاف معنا ندارد، اما در باب امارات لسان دليل
اماره نظر به واقع دارد و کشف از واقع مکند، و لذا اگر بعدا هم خلافش مشخص شد، در آنجا انشاف خلاف خيل روشن

است.

بنابراين مرحوم اصفهان(ره) فرموده: طبق اين بيان فرق بين اصول عمليه و بين اماره، «إنّما هو ف لسان دليلهما»، اختلاف در
لسان دليل اينهاست که در اصول عمليه، دليل نظري به واقع ندارد، اما در امارات آن دليل که اماره را حجت قرار مدهد نظر

به واقع دارد.

پس  به مرحوم نائين(ره) عرض مکنيم که در اصول عمليه، چون نظر به واقع ندارد، قابليت اين را دارد که اصاله الطهاره، اين
«لاصلاة إلا بطهور» را توسعه داده و بويد: اعم از طهارت واقع و طهارت ظاهري است، اما چون لسان بينه بر طهارت نظر

به واقع و کاشفيت از واقعه دارد، لذا نمتواند در «لا صلاة إلا بطهور» توسعه دهد. پس علت حومت در اصل و علت عدم
حومت در باب امارات مشخص شد.

نظريه مرحوم آقاي بروجردي(ره) بر اجزاء در امارات و اصول

در اينجا ي بيان مفصل را هم مرحوم آقاي بروجردي(قدس سره الشريف)(نهاية الأصول، ص 144) داشتهاند. ايشان در ابتدا
اشال مرحوم نائين(ره) را بيان کرده و تقريباً همين جواب مرحوم اصفهان(ره) در رد مرحوم نائين(ره) را کاف دانسته و
فرمودهاند: در دفاع از آخوند(ره) بايد بوييم که: در اصول علت حومت اين است که ي طهارت جعل شده است، اما در

امارات جعل حم نيست.

بعد از اين مرحوم بروجردي(ره) ي اشال اساس بر مرحوم آخوند(ره) وارد کرده و فرمودهاند: اصلا وجه ندارد که بين
اصل و اماره در ما نحن فيه فرق بذاريم. خلاصه بيان ايشان اين است که اصل و اماره در ي مطلب با يدير اشتراک دارند
و آن اين است که همان طور که در اصول عمليه واجب است که عمل بر طبق اصل باشد، در باب امارات هم بايد بر طبق اماره

عمل کنيم.

ايشان فرموده: دليل که اماره را حجت قرار مدهد، اين دليل مگويد: «يجب العمل عل طبق خبر زراره، يجب العمل عل طبق
الأماره»، پس در اين جهت بين اصل و اماره فرق وجود ندارد. اصالت الطهاره مگويد: در مقام عمل بايد بنا را بر طهارت

بذاريد و دليل حجيت خبر واحد هم مگويد: در مقام عمل بايد بر طبق خبر واحد عمل کنيد.

بنابراين مرحوم آقاي بروجردي(ره) فرمودهاند: بين اصل و اماره از اين جهت که بايد بر طبق هر دو عمل شود، هيچ فرق وجود
ندارد، و لذا اصلا ايشان از همين راه وارد شده و فرمودهاند: در باب إجزاء قائل به إجزاء مشويم مطلقا، هم در اصول عمليه و

هم در باب امارات.

پس در حقيقت در اينجا سه نظريه وجود دارد؛ ي نظريه اين است که إجزاء را نپذيريم، نه در اصول عمليه و نه در باب
امارات، نظريه دوم اين است که إجزاء را بپذيريم، هم در اصول عمليه و هم در باب امارات که مرحوم آقاي بروجردي(ره) قائل

است و نظريه سوم هم اين تفصيل است که مرحوم آخوند(ره) دادهاند که در اصول عمليه إجزاء را بپذيريم، از باب اينه در



اصول عمليه حومت وجود دارد، اما در باب امارات، چون حومت وجود ندارد، إجزاء را نپذيريم که مرحوم آخوند و مرحوم
امام و مرحوم آقاي خوئ(قدس سرهم) و عدهي زيادي همين نظريه را پذيرفتهاند.

دو نته در کلام آقاي بروجردي(ره)

مرحوم آقاي بروجردي(ره) در اينجا دو نته هم داشتهاند؛

نته اول:

ي نته اين است که فرمودهاند: مراد از اين حم ظاهري در باب امارات وجود دارد، آن حم نيست که معداي خبر واحد
است، کما اينه مشهور اين را گفتهاند.

مشهور گفتهاند: حم ظاهري در باب امارات همين است که مثلا اين خبر مگويد: «صلات جمعه واجب است» که اين حم
ظاهري مواصل مشود، اما مرحوم آقاي بروجردي(ره) فرموده: در باب امارات شارع مثلا ي حم به حجيت خبر واحد

کرده که اين حم به حجيت، خودش ي حم ظاهري و مصداق براي حم ظاهري است، يعن واجب است که بر طبق خبر
واحد عمل کنيد.

پس ي نته اينه مراد از حم ظاهري در باب امارات، موداي آن نيست که بوييم: اين مضمون اماره و خبر چه حم دارد؟
ه در باب امارات يم ظاهري وجوب نماز جمعه است، بلگويد: نماز جمعه واجب است، پس حوييم: اين خبر مکه مثلا ب
حم به نام حجيت داريم که اين حجيت حم ظاهري مجعول در باب امارات است. آن وقت فرمودهاند: حجيت يعن بايد عمل

بر طبق اين اماره باشد.

نته دوم:

نته دوم اين است که اگر بوييد که: بين اصول و اماره فرق وجود ندارد و در هر دو بايد عملا بر طبق آن عمل کنيم، پس چرا
گوييد: اصل در صورتگوييد: «الأصل دليل حيث لا دليل»؟ چرا مومت دارد؟ چرا مگوييد که: اماره بر اصول عمليه حم

قابليت عمل دارد که اماره نباشد؟

به عبارت دير مرحوم بروجردي(ره) بر خلاف مرحوم اصفهان(ره) نظرشان اين است که بين اصل و اماره از نظر لسان دليل
اختلاف نيست. اما مرحوم محقق اصفهان فرموده: بين اصل و اماره از نظر لسان دليل اختلاف است. حال مستشل مگويد:

اگر بين اينها از نظر لسان دليل اختلاف وجود ندارد، پس چرا مگوييد: اماره بر اصل حومت دارد؟

ايشان در مقام جواب فرموده: عدم اختلاف سبب نمشود که ي شارح ديري نباشد، اماره موضوع در اصل را تفسير مکند
و شارح موضوع در اصل است، و لذا چون شارحيت و مفسريت وجود دارد، مگوييم که: اماره بر اصل حومت دارد.

پس تا اينجا دقت فرموديد که ي نظر، نظريه مرحوم اصفهان(ره) است که بين اماره و اصل از نظر لسان دليل اختلاف است
و ي نظر، نظريه مرحوم آقاي بروجردي(ره) است که بين اماره و اصل از نظر لسان دليل اختلاف وجود ندارد و هر دو در اين

مشترک هستند که «يجب عل الملّف العمل عل طبقهما».



همچنين عرض کرديم اصلا مرحوم آقاي بروجردي(ره) از همين راه وارد شده و گفتهاند: در باب إجزاء نبايد فرق بين اصول
عمليه و امارات بذاريم.

حالا در اين دو نظر دقت بفرماييد و ببينيد که کدام ي درست و کدام ي ناتمام است؟

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


