
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » اجزاء »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۸

اجزاء
جلسه 36 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

خلاصه فرمایشات مرحوم آخوند خراسان(ره) را عرض کردیم که ایشان در مأموربه به امر ظاهری بین اصول عملیه و امارات
تفصیل دادهاند، بین مواردی که امر ظاهری در موضوعات جریان پیدا مکند، با موردی که امر ظاهری در احام جریان پیدا

مکند تفصیل دادهاند که خلاصه فرمایش ایشان من البدو إل الختم را در ی جلسه به صورت فشرده عرض کردیم و حالا باید
اصل بحث را شروع کنیم.

قبلا گفتیم که: مرحوم آخوند(ره) فرموده: ادله اصول عملیه نسبت به شرایط و أجزاء واقعیه حومت دارد، مثلا ی شرط برای
نماز به نام «لاصلاة إلا بطهور» داریم، قاعده و همچنین استصحاب طهارت این «طهورٍ» را توسعه داده و مگویند: این طهارت

اعم از طهارت واقعیه و طهارت ظاهریه است.

این «طهور» این با قاعده طهارت که مگوید: «کل شء ل طاهر» یا با استصحاب طهارت درست مشود و در نتیجه ادله
اصول عملیه مثل اصاله الطهاره بر ادله شروط و أجزاء حومت دارد و مگوید: موقع که ش دارید که آیا طهارت هست یا

نه؟ حم به طهارت بن که اعم از طهارت واقعیه و ظاهریه مشود و این حومت أقتضاء إجزاء دارد، یعن بعد از آنه قاعده یا
استصحاب طهارت بر ادله شرایط و أجزاء حومت پیدا کرد، این حومت اقتضاء إجزاء دارد، چون عمل بر طبق این حومت،

در حین اینه انجام مشده، ی عمل واجد شرایط بوده است، منته واجد شرط ظاهری بوده است.

شود که طهارت واقعشود، چون روشن مه عمل واجد شرط نبوده نمشود، کشف از اینپس بعد که کشف خلاف م 
نداشتیم و نه طهارت ظاهری.

پس خلاصه فرمایش مرحوم آخوند(ره) در باب حومت این شد که در باب اصول عملیه دو ادعا داشتهاند؛ ی ادعایش این
است که ادله اصول عملیه بر ادله شرایط و أجزاء حومت دارد و ادعاء دومش این است که این حومت إقتضاء إجزاء دارد.

اشالات محقق نائین(ره) به ادعای حومت آخوند(ره)

مرحوم محقق نائین(اعل اله مقامه شریف)(أجود التقریرات، جلد 1، ص 287) پنج اشال به هر دو ادعای آخوند(ره) وارد
کردهاند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/69
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اشال اول محقق نائین(ره):

اولین اشال این است که فرمودهاند: بر طبق مبنای مرحوم آخوند(ره) در اینجا اصلا نباید حومت باشد. مرحوم نائین(ره) به
مرحوم آخوند(ره) نسبت دادهاند که ایشان در باب حومت شارحیت را معتبر مدانند، یعن بتوان دلیل محوم را با کلمه

«أعن» یا «أردت» ذکر کرد و لذا طبق این مبنای آخوند(ره) اصلا در اینجا حومت وجود ندارد.

«لا صلاة إلا بطهورٍ» مگوید: طهارت،و لذا عرفاً «کل شء ل طاهر» را نمتوانیم مفسر و شارح برای «لاصلاة إلا بطهورٍ»
قرار دهیم.

بعد فرمودهاند: آخوند(ره) در دو مورد که مشهور در آن قائل به حومت هستند، در آنجا حومت را نف کرده است، ی مورد
در مسئله «لاضرر» است که مشهور گفتهاند: «لاضرر» بر جمیع ادله اولیه حومت دارد، یعن ادله اولیه را به جای که ضرری
در کار نباشد مقید مکند، اما آخوند(ره) حومت را  إنار کرده و فرموده: به نظر ما «لاضرر» بر ادلهی اولیه حومت ندارد و
روی همین ملاک که در باب حومت قائل هست فرموده: «لاضرر» عنوان شارح آن ادله را ندارد و اگر چیزی عنوان شارحیت

و مفسریت برای آن ادله را نداشته باشد، این عنوان حومت ندارد.

مورد دوم که مشهور در آن قائل به حومت هستند، اما آخوند(ره) حومت را نف کرده است، حومت ادله امارات بر اصول
عملیه است که مشهور گفتهاند: امارات بر اصول عملیه حومت دارند، اما آخوند(ره) فرموده: حومت ندارند، برای اینه

امارات عنوان شارحیت نسبت به اصول عملیه را ندارند، در حال که در باب حومت شارحیت را لازم مدانیم و دلیل حاکم
باید عنوان شارح و  مفسر را نسبت به دلیل محوم داشته باشد.

،که دلیل (ره) هست که در جایدر ذهن مرحوم نائین یتف (ره) این است، ی(سؤال و پاسخ استاد محترم) حرف نائین
دلیل دیر را توسعه دهد، این عنوان مفسریت و شارحیت را ندارد، بله در اینجا مسئله توسعه در کار است.

نقد و بررس اشال اول مرحوم نائین(ره)

جواب اول از اشال اول

جواب اول که باید از این اشال مرحوم نائین(ره) داد این است که ایشان فرموده: در کفایه مرحوم این مطلب را قائل هست،
حال آنه یادمان نمآید که آخوند(ره) در کفایه در مسئله حومت ی چنین قیدی را آورده باشد.

بله شیخ انصاری(ره) یا بعض دیر از علماء وقت خواستهاند حومت را تقریر و توجیه کنند گفتهاند: گویا دلیل حاکم به منزله
«أعن و أردت» است و آخوند(ره) هم نهایتاً در باب تعارض ی کلمه شارح داشته و گفته: دلیل حاکم باید شارح و مفسر دلیل

محوم باشد.

به عبارت دیر اینه مرحوم نائین(ره) فرموده که: آخوند(ره) قائل به انحصار حومت در مسئله شرح است که اگر مسئله شرح
باشد حومت هست، مثلا ادلهای برای شوک داریم و دلیل مگوید: «لا ش لثیر الش» که این دلیل آن ش در ادله
شوک را تفسیر کرده و مگوید: این احام که برای شوک بیان کردیم، در کثیر الش نیست، اما در اینجا گویا مسئله

شارحیت در کار نیست و دلیل مگوید: «لا ش لثیر الش»، یعن باید طهارت باشد که ظهور در طهارت واقعیه دارد و این
دلیل هم ی طهارت ظاهری درست مکند، حال اینها چه ربط به هم دارند؟ مثل اینه ی حم ظاهری دارید و ی حم

م واقعر و شارح حم ظاهری را مفسم ظاهری حلیت است، حال آیا ححرمت است و ح م واقعگویید: حمثلا م ،واقع



قرار مدهید؟

گویا در ذهن مرحوم نائین(ره) این است که در اینجا ی دلیل مگوید: «لاصلاة إلا بطهورٍ» که این ظهور در طهارت واقعیه
دارد، حال دلیل دیری مآید و طهارت ظاهری را برای ما درست مکند، لذا نمتواند شارح آن باشد و ربط به هم ندارند و

اصلا دو موضوع جدای از یدیرند.

پس جواب اول مرحوم نائین(ره) این است که اگر مرحوم آخوند(ره) حومت را در مسئله شارحیت منحصر مکرد، جا برای
این فرمایش بود که بوییم: دلیل که طهارت ظاهریه را برای ما بیان مکند، نمتواند مفسر آن دلیل باشد که طهارت واقعیه را

ء لگوید: حال ظاهریش را با «کل شو ظاهری است، بعد م گوید: این طهارت اعم از واقعدلیل م کند. گاهبیان م
طاهر» درست مکنیم که این مفسر آن مشود.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) مخواهیم این را عرض کنیم که اگر مرحوم آخوند(ره) حومت را در شارح بودن منحصر کرده و
بوید: دلیل حاکم باید شارح دلیل محوم باشد، در اینجا جا برای اشال مرحوم نائین(ره) هست، برای اینه مرحوم نائین(ره)

فرموده: دلیل که مگوید: «لا صلاة إلا بطهورٍ»، طهارت واقعیه را مگوید، حال آنه این دلیل طهارت ظاهریه را درست
مکند و طهارت ظاهریه چه ارتباط به طهارت واقعیه دارد؟ طهارت ظاهریه کجا متواند طهارت واقعیه را تفسیر کند؟

(سؤال و پاسخ استاد محترم) دلالت التزامیش چیست؟ دلالت «کل شء ل طاهر» این است که مشوک به طهارت طاهر
است و اصلا دلالت التزام ندارد.

در حال که عرض کردیم که مرحوم آخوند(ره) این مبنا را ندارد، آخوند(ره) در باب حومت همان طور که از فرمایشاتشان در
کفایه و حاشیه رسائل استفاده مشود، همان نظر شیخ(ره) را داشتهاند که گاه اوقات دلیل حاکم موضوع دلیل محوم را

توسعه مدهد، بدون اینه عرفاً عنوان شارحیت در کار باشد و گاه هم دلیل محوم را ضیق مکند، بدون اینه عرفاً عنوان
شارحیت در کار باشد، ولو اینه متوان ادعا کرد که در مواردی که توسعه یا تضییق است، عرف با نظر دقیق مگوید که:
عنوان شارح وجود دارد، چون ی موضوع را توضیح داده و شرح کرده است، ول اصطلاحا در اینجا عنوان شارح بر آن

صدق نمکند.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) شارح که در اینجا گفتهاند این است که با ی کلمه «أعن» دلیل حاکم را دنباله دلیل محوم
قرار دهند که آن هم باید با دلالت لفظ باشد، در حال که ما نحن فیه دنبال آن قرار نمگیرد و موضوعش ی موضوع دیری

است و چطور متواند مفسر آن قرار گیرد.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) آن مقداری که در ذهنم هست، آخوند و شیخ(قدس سرهما) در این جهت اختلاف ندارند، بله در
اینه شیخ(ره) در بعض از موارد قائل به حومت است و آخوند(ره) در آن موارد قائل به ورود است ش نیست.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) ایشان در موارد متعددی در رسائل از همین توسعه و تضییق قائل به حومت هست، بله این مسئله
شرح و تفسیر را شاید ی جا در رسائل، آن هم به عنوان تقریر مطلب بیان کرده است و نه به عنوان اینه ملاک برای اصل

معنای حومت باشد.



جواب دوم از اشال اول

نته دیر این است اینه مرحوم نائین(ره) فرموده: آخوند(ره) «لاضرر» را بر ادلهی اولیه حاکم نمداند که این هم بر خلاف آن
چیزی است که در بحث لاضرر مرحوم آخوند(ره) آمده است، بله آخوند(ره) هم طبعاً مثل مشهور «لاضرر» را بر ادله اولیه

حاکم مداند و اگر در ذهنتان باشد، آخوند(ره) در بحث «لاضرر» به این نتیجه مرسد که مسئله «لاضرر» بر ادله اولیه
حومت دارد.

همین طور آخوند(ره) حومت امارات بر اصول را هم قبول دارد، البته در تقدیم امارات بر اصول، ـ چیزی که در ذهنم هست ـ
در بعض از موارد مسئله ورود را قائل شده است. در حاشیه رسائل در بعض از موارد مسئله حومت را پذیرفته، اما در کفایه
گفته: ادله امارات بر اصول ورود دارد، اما عل ای حال اینطور نیست که به نحو مطلق حومت امارات بر اصول را نف کرده

باشند.

نتهای که در اینجا بعض از بزرگان بیان کردهاند این است که بحث در تعبیر و لفظ حومت نیست، بله بحث در این است که
آخوند(ره) خواسته بوید: ادله اصول مثل اصاله الطهاره یا استصحاب طهارت بر ادله شرایط و أجزاء مقدم مشود که معنایش
این است که در جای که طهارت ظاهری بوده، نماز واجد شرط بوده است، لذا اینطور نیست که نماز فاقد شرط باشد، در نتیجه
مسئله إجزاء را قائلیم. حال مخواهید اسم این را حومت بذارید، یا تقدیم از جهت دیری غیر از حومت، اما اینها خیل در

مسئله فرق نمکند.

اشال دوم محقق نائین(ره):

اشال دوم را مقداری در لابهلای اشال اول بیان کردیم، اشال اول متمرکز روی این جهت بود که حومت با مبنا و تفسیری
که آخوند(ره) در حومت دارد سازگاری ندارد که جوابش را دادیم، اما اشال دوم این است که اگر اصاله الطهاره و

استصحاب طهارت بخواهند بر ادله شرایط و أجزاء حومت داشته باشند، باید ی حم ظاهری مفروق عنه باشد، در حال که
قبل از اصاله الطهاره و استصحاب طهارت اصلا حم ظاهری نداریم، پس چونه اصاله الطهاره و استصحاب طهارت

متواند متفل این شود که این شرط و آن طهور در «لاصلاة إلا بطهورٍ» اعم از ظاهری و واقع است.

و ظاهری را جمع کرده باشد، یعن ال دوم فرموده: شارع در ابتدا باید طهارت واقع(ره) در اشر مرحوم نائینبه عبارت دی
طهارت ظاهری آمده باشد و بوید: شرط در نماز طهارت است، اعم از طهارت ظاهری و واقع، بعد با «کل شء ل طاهر»
یا استصحاب طهارت بوییم که: «هذه ه طهارة الظاهریه»، این مصداق برای طهارت ظاهری است، تا بتواند بر آن حومت

پیدا کند، در حال که مسئله این چنین نیست و اصلا با اصاله الطهاره، طهارت ظاهریه را جعل مکنیم.

پس خلاصه اشال این شد که در حین حم به عمومیت، باید اصل طهارت ظاهری مفروغ عنه باشد، مثلا وقت حومت بر ادله
شوک را بیان مکنید، در حین بیان ادله شوک مگویید که: این ی اعمیت دارد، اعم از اینه این آدم کثیر الش باشد یا
آنچه را که در آن زمان مفروض بوده نف «ثیر الشل ه این شاک زن باشد یا مرد باشد، بعد دلیل «لاشنباشد، اعم از این

مکند و یا توسعه داده و اثبات مکند.

اشال دوم ایشان این است که در حین که شرط برای نماز بیان مشده، طهارت ظاهری نبوده است، چون هنوز اصاله
الطهاره نیامده و بعداً شارع قانون به عنوان اصاله الطهاره یا استصحاب طهارت را درست کرده است. پس طهارت ظاهریه با

خود اصاله الطهاره جعل مشود، پس معنایش این است که در زمان که گفته: «لا صلاة إلا بطهورٍ» طهارت ظاهریه معنا



نداشته است، پس چونه متوانیم بوییم که: اصاله الطهاره یا استصحاب طهارت بر ادله طهارت حومت دارد؟
حومت فرع بر این است که در ظرف دلیل محوم، عنوان دلیل حاکم قابل فرض باشد، حال آن که در اینجا در فرض دلیل

محوم عنوان دلیل حاکم قابل فرض نیست. البته این اشال با بیان است که ما توضیح دادیم، اما عبارت ایشان مقداری مجمل
است.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


