
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » اجزاء »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۸

اجزاء
جلسه 30 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

که در استصحاب دوم بیان کرده را آوردهاند، یعن الال ما به ایشان این بود که ایشان در استصحاب سوم هم، همان اشاش
در استصحاب دوم اشال کردهاند که در زمان اضطرار یقین به ارتفاع حالت سابق داریم، یعن در زمان اضطرار یقین داریم به

اینه تلیف اختیاری متوجه ما نیست.

حال برای این اشال نسبت به استصحاب دوم مجال هست، چون مرحوم عراق(ره) خواسته همان وجوب تلیف اختیاری را
استصحاب کند و بوید: این وجوب در زمان اضطرار قطع شد و یقین به انتفاء آن داریم، و لذا بعد از زمان اضطرار نمتوانیم

استصحاب کنیم. اما اشال ما این بود که اصلا مجال برای ذکر این اشال نسبت به استصحاب سوم نیست.

در استصحاب سوم عدم مسقطیت اضطراری نسبت به اختیاری را استصحاب مکنید، این عدم مسقطیت با این اشال که
بوییم: قطع به انتفاء حالت سابقه داریم چه ارتباط دارد؟ شما قبل از اینه عمل اضطراری را انجام دهید مگویید: تلیف

اختیاری ساقط نشده، حال بعد از آن که اضطراری را انجام دادید ش مکنید که آیا با اضطراری، اختیاری ساقط مشود یا
نه؟ مخواهید عدم مسقطیت را استصحاب کنید، اما برای از بین بردن این استصحاب فرمودهاید که: قطع به انتفای تلیف

اختیاری داریم، برای اینه در حین اضطرار قطع داریم که تلیف اختیاری منتف شده است.

عرض ما این بود که این اصلا مجال برای ذکر این اشال در استصحاب سوم نیست، ولو اینه اصل اشال را هم رد کردیم،
اما مجال برای ذکر این اشال در استصحاب دوم هست، ولو اینه قابل جواب بود، اما برای ذکرش در استصحاب سوم هیچ

ارتباط وجود ندارد.

شما مخواهید بویید: قبل از اینه این عمل اضطراری آورده شود، آن موقع هم که نبود، این تلیف اختیاری بوده است و
چیزی مسقط تلیف اختیاری نبوده، حال با آوردن اضطراری ش مکنیم که آیا اضطراری مسقط این اختیاری هست یا نه؟

عدم مسقطیت را استصحاب مکنیم. اما اینه بوییم: قطع به انتفای تلیف اختیاری داریم، چه ارتباط به عدم مسقطیت
دارد؟

شما در استصحاب دوم مگویید: در حین اضطرار یقین داریم که تلیف اختیاری نیست، مستصحب شما هم بقاء تلیف
اختیاری است، پس چون در حین اضطرار یقین به ارتفای تلیف اختیاری دارید، دیر نمتوانید تلیف اختیاری را استصحاب
کنید، اما در اینجا در حین اضطرار مخواهید ببینید وقت که عمل اضطراری را انجام مدهید، آیا این مسقط است یا نه؟ حال

این مسقط بودن یا نبودن چه ربط به قطع به انتفاء تلیف اختیاری دارد که این اشال ما بود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/69
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


غیر از اینه گفتیم که: اساساً اصل برای آن اشال نیست و قابل جواب است.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) مرحوم عراق(ره) مستصحب را تلیف اختیاری قرار داده است، یعن ایشان گفتهاند: قبل از
تلیف اضطراری، تلیف اختیاری متوجه ما بوده و بعد که عمل اضطراری را انجام دادیم، ش در بقاء اختیاری مکنیم، اما ما

صورت مسئله را این گونه بیان مکنیم که قبل از اضطراری ی تلیف بوده، حال ولو تلیف در ضمن هر چیزی، مثلا قبل از
آوردن اضطراری ی تلیف به صلات به نحو کل بوده، بعد شما ی مصداق از این تلیف کل را در ضمن اضطراری انجام
دادید، حال ش مکنید که با اتیان این مصداق باز آن تلیف کل صلات بر شما هست یا نه؟ اصلا مگوییم که: مولا ما را به

صلات ملف کرده بود و ما مضطر شدیم، و لذا مصداق اضطراریش را انجام دادیم، حال بعد از رفع اضطرار ش مکنیم که
آن تلیف به صلات آیا از ما ساقط مشود یا نه؟

مرحوم عراق(ره) طرفین استصحاب را این طور درست مکند که یقین به تلیف اختیاری داریم و بعد ش در بقاء تلیف
لیف و شذارید، بحث در یقین به تکنیم که کلمه اختیاری را کنار باختیاری، اما به تبع مرحوم آقای بروجردی(ره) عرض م

در بقاء تلیف است، قبل از اضطراری یقین به تلیف داشتید، بعد اضطراری را انجام دادید، حال ش مکنید تلیف که از
اول بر شما بود، آیا باق هست یا نه؟ که روی این حساب استصحاب جا دارد.

عدم جریان استصحاب تعلیق در کلام عراق(ره)

عرض کردیم که مرحوم محقق عراق(ره) ی استصحاب تعلیق را هم در اینجا مطرح کرده و مورد مناقشه قرار دادهاند. بیان
استصحاب تعلیق این است که قبل از آوردن صلات با طهارت ترابیه، یقین دارید که اگر اختیار عارض شود، صلات با

طهارت مائیه واجب است، پس ی تلیف تعلیق داریم که «یجب الصلاة بالطهارت المائیه»، اما به نحو تعلیق «لو عرض
الإختیار»، اگر اختیار عارض شود این تلیف وجود دارد.

حال بعد از آنه صلات با طهارت تراب را انجام مدهید، در بقاء آن تلیف تعلیق ش مکنید که آیا آن تلیف تعلیق که
عبارت از این بود «لو عرض الإختیار یجب الصلاة بالطهارت المائیه» هنوز هم وجود دارد یا نه؟ آن تلیف تعلیق را استصحاب

مکنید. این بیان است که مرحوم محقق عراق(ره) برای استصحاب تعلیق بیان کردهاند.

حال در اینه آیا اصل استصحاب تعلیق مورد پذیرش هست و ادلهی حجیت استصحاب تعلیق را هم شامل مشود یا نه؟ بحث
زیاد است، اما مرحوم محقق عراق(ره) در اینجا فرمودهاند: این استصحاب تعلیق در اینجا جاری نیست که این عدم جریان یا

از جهت عدم موضوع هست که اگر در واقع مأموربه اضطراری واف به تمام مصلحت اختیاری باشد، یقین به سقوط وجوب
داریم، یعن یقین داریم به اینه بعد از نماز با تیمم، وجوب آن نماز با وضو ساقط مشود و وقت که این تمام مصلحت را دارد،

دیر وجوب برای آن نیست که بخواهیم استصحاب کنیم، یا از این جهت است که اگر این مأموربه اضطراری واف به تمام
مصلحت نباشد، تحصیل بقیه مصلحت واجب است و باید بقیهی مصلحت را بیاورید، و لذا دیر نیازی به استصحاب در اینجا

وجود ندارد.

تعبیر ایشان این اشت که در این فرض دوم که مگوییم: مأموربه اضطراری واف به تمام مصلحت نیست، در اینجا دیر بقاء
مستند به اختیار انسان نیست، بله مستند به ذات این عمل است، یعن چون مقداری از مصلحت این عمل باق مانده، باید اتیان

شود.

به عبارت دیر استصحاب را معن مکنیم به «بقاء ما کان یا إبقاء ما کان» که ایشان فرموده: در استصحاب باید بقاء مستند به



اختیار انسان باشد و انسان بتواند ما کان را إبقاء کند، اما در جای که مأموربه اضطراری واف به تمام مصلحت نباشد، آن
وجوب تلیف باق م‌ماند، ول مستند به اختیار انسان نیست، بله مستند به این عمل است که آوردیم و کمبود دارد، و لذا

دیر جای برای استصحاب وجود ندارد.

پس خلاصه مرحوم محقق عراق فرمودهاند: این استصحاب تعلیق در ی فرض موضوع ندارد و آن فرض است که یقین
داشته باشیم که مأموربه اضطراری واف به تمام مصلحت است که بعد از آوردن اضطراری یقین دارید که آن وجوب اختیاری

ساقط شده است و در فرض دیر هم استصحاب جاری نیست، چون بقاء مستند به اختیار نیست و آن فرض است که مأموربه
اضطراری واف به تمام مصلحت نباشد، بله مقداری از مصلحت باق بماند که این ی مقداری که باق مماند، برای ما الزام

مآورد که تلیف را امتثال کنیم که دیر ابقاء اختیاری در کار نیست.

مراد مرحوم عراق(ره) از إبقاء اختیاری اختیار توین یا ابقاء توین نیست، بله مراد ابقاء تعبدی است که متعبد مشویم که
آن متیقن را ابقاء کنیم.

(ره) در استصحاب تعلیقکلام محقق عراق نقد و بررس

حال اینه اساساً آیا استصحاب تعلیق مورد پذیرش هست یا نه؟ این بحث است که در جای خودش مفصل باید مطرح شود،
اما اگر کس استصحاب تعلیق را پذیرفت، در اینجا اشال دوم مرحوم محقق عراق(ره) درست است، اما نسبت به اشال اول

که گفتیم: موضوع ندارد، نظیر همان اشال که بر استصحاب دوم بیان کردیم، در اینجا هم جریان دارد.

ایشان در صورت متواند بوید که: این استصحاب موضوع ندارد، که مستصحب را خود تلیف اختیاری قرار دهد، برای اینه
اگر تلیف اختیاری قرار داد، در اینجا بعد از آن که یقین کردیم که مأموربه اضطراری تمام مصلحت اختیاری را دارا بوده، دیر
وجه برای اینه مأموربه اختیاری را بیاوریم نیست، اما اگر مستصحب را تلیف کل گرفتیم، باز در اینجا یقین به انتفاء آن در

کار نیست و موضوع و مستصحب موجود است.

این خلاصه بیان مرحوم عراق(ره) و توضیح و تعلیقهای که ما داشتیم.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) به دلیل اینه کمبود دارد و واف به تمام مصلحت نیست، عقل مگوید که: این مصلحت را باید
بیاورید و مگوید که: ابقائش ابقاء تعبدی نیست، مثلا قبلا طهارت داشتید و الآن ش مکنید که طهارت دارید یا نه؟ «لا تنقض

الیقین بالش» مگوید: شما آن یقین ثابت را نقض نن و حم به بقاء کن، یعن الآن خودتان را طاهر و متطهر بدانید که این
إبقاء، ابقای تعبدی است، یعن شارع که امر کرده که این کار را انجام دهند و إبقاء توین نیست، لذا مستند به اختیار است،

یعن من به اختیار خودم این ابقاء تعبدی را در اینجا ایجاد کردم.

مرحوم عراق(ره) فرموده: در اینجا که مأموربه اضطراری واف به تمام مصلحت نیست، بقاء تلیف مستند به ذات این عمل
مقداری کمبود دارد و باید کمبودش را برطرف کنیم و بقاء مستند به اختیار شما نیست و این ی است، چون این عمل ی

فرمایش متین و خوب است.

جمعبندی بحث

هذا تمام اللام در بحث اعاده که تا اینجا إجزاء اعاده را از نظر اصل لفظ و اصل عمل مطرح کردیم، در اصل لفظ بالأخره



به این نتیجه رسیدیم که اطلاق ادله اضطراری بر اطلاق ادله اختیاری حومت دارد و از نظر اصل لفظ و اصاله الإطلاق به این
نتیجه رسیدیم که نسبت به اعاده إجزاء در کار است، یعن اگر کس در اول وقت عمل اضطراری را انجام داد، بعد که اضطرار

در اثنای وقت از بین رفت، إعاده در کار است.

اما اگر نوبت به اصل عمل رسید گفتیم که: آخوند(ره) قائل به اصاله البرائه است و اقوال دیران مثل مرحوم محقق عراق(ره)
را هم بیان کردیم.

تفصیل امام(ره) در این مسئله

امام(رضوان اله تعال علیه) در کتاب مناهج فرمودهاند: طبق همان اختلاف که قبلا بود، اگر قائل به وحدت امر شویم و بوییم:
ی امر به صلات داریم، اما اضطراری و اختیاری مربوط به مصادیق صلات است و ی امر اختیاری نداریم که بعداً امر

اضطراری داشته باشیم، بله ی امر داریم و اسمش را نه اختیاری مگذاریم و نه اضطراری، ‐این مبنا را خود ایشان ا قبول
کردهاند و قبلا عرض کردیم که مرحوم آقای بروجردی(ره) هم این مبنا را قبول دارد و نظریه ایشان را هم مفصل ذکر کردیم‐

طبق این مبنا باید اصل عمل اصاله الإشتغال را جاری کنیم، یعن بوییم بعد از آنه عمل اضطراری را آورد، آیا آن امر و
تلیف واحد از ذمه شخص بری شد یا نه؟ باید اصاله الإشتغال را جاری کنیم.

اما اگر قائل به تعدد امر شویم و مثل مشهور بوییم که: ی امر اضطراری داریم و ی امر اختیاری، حال بعد از آنه مأموربه
اضطراری را انجام دادید، ش مکنید که آیا امر اختیاری وجود دارد یا نه؟ در اینجا باید اصاله البرائه را جاری کنید. پس روی

این مبنا که ی امر داریم، اصاله الإشتغال جاری است، اما بنا بر این مبنا که اضطراری خودش ی امر جدا دارد باید اصاله
البرائه را جاری کنیم.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) وقت در این تلیف اختیاری ش مکنیم، اگر این تلیف باشد، عنوان اعاده بر آن صدق مکند و
اگر نباشد عنوان عدم اعاده است، اما نمخواهیم برائت از اعاده یا از عدم اعاده را بیاوریم که اشال ایشان وارد باشد.

ما نسبت به امر اختیاری ش داریم که آیا ملف به تلیف اختیاری هستیم یا نه؟ امام(ره) در اینجا فرموده: طبق مبنای
آخوند(ره) و مشهور باید نسبت به اختیاری اصاله البرائه را جاری کرد، پس دقت فرمایید که نتیجه اصل عمل در باب اعاده

است.

پس در اصل عمل در باب اعاده، مجموعاً سه نظریه وجود دارد؛ ی نظریه به صورت مطلق برائت است و ی نظریه به
صورت مطلق اشتغال است و ی نظریه هم که امام و مرحوم آقای بروجردی(قدس سرهما) داشتهاند که اگر گفتیم: ی امر

داریم، باید اصالت الإشتغال را جاری کنیم و اگر گفتیم: دو امر داریم، باید اصالت البرائه را جاری کنیم.

پس بنابر این نظریه اگر دو امر داشته باشیم، نسبت به دوم ش ما ش در تلیف است و باید برائت را جاری کنیم، آن وقت
نوبت به این مطلب مرسد که اگر کس مثل مرحوم محقق عراق(ره) نسبت به این عمل اختیاری استصحاب را جاری نداند،

طبعاً باید برائت شود اما اگر گفتیم که استصحاب جاری است که به نظر ما هم جاری است و از اشالات که مرحوم عراق(ره)
ه دو امر هم در کار است، باید اشتغالاگر قائل شویم به این رسد که حتدر استصحاب بیان کرده جواب دادیم، به نظر م

شویم.

در نتیجه به نظر ما چه قائل شویم به اینه ی امر بیشتر در کار نیست و چه قائل شویم به اینه دو امر در کار است، در اینجا



باید اصاله الإشتغال را طبق همین استصحابهای که بیان کردیم جاری کرد.
این تمام کلام در بحث اعاده از نظر اصل لفظ و اصل عمل بود، حال مسئله قضا باق مماند که قضا به چه نحوی است که

ان شاء اله فردا شروع مکنیم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


