
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » اجزاء »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۸

اجزاء
جلسه 28 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

عرض کردیم که نسبت به فرمایش مرحوم محقق عراق(اعل اله مقامه شریف) دو جواب و نظریه مهم وجود دارد؛ ی نظریه،
نظریه مرحوم آقای خوئ(قدس سره) بود که ایشان صغری را پذیرفتهاند که دوران از قبیل دوران بین تعیین و تخییر است و

کس که نماز و عمل اضطراری را انجام مدهد و بعد از رفع اضطرار ش مکند که آیا عمل اختیاری بر او لازم است یا نه؟
این از باب دوران بین تعیین و تخییر است، به همان بیان مرحوم عراق(ره) که اگر عمل اضطراری واف به تمام مصلحت
اختیاری نباشد، عمل اختیاری متعیناً واجب است و اگر عمل اضطراری واف به مصلحت اختیاری باشد، بین اینه عمل

اضطراری را انجام دهد و یا اینه صبر کند و بعداً عمل اختیاری را انجام بدهد مخیر است، لذا فرمودهاند: قبول داریم که دوران
بین تعیین و تخییر است.

منته مرحوم آقای خوئ(ره) با مرحوم محقق عراق(ره) در کبری اختلاف دارند، مرحوم عراق(ره) در دوران بین تعیین و تخییر
اصاله الإشتغال را جاری مکند، اما مرحوم آقای خوئ(ره) در دوران بین تعیین و تخییر اصاله البرائه را جاری مکند، مر در

دو مورد که توضیحش را مفصل عرض کردیم.

اشال امام(ره) نسبت به صغرای در کلام عراق(ره)

اما امام(رضوان اله تعال علیه) اصلا با مرحوم محقق عراق(ره) در صغری اختلاف داشته و فرموده: اصلا قبول نداریم که ما
نحن فیه از قبیل دوران بین تعیین و تخییر باشد، اگر در حال اضطرار تلیف اختیاری متوجه این شخص بود، این از باب دوران

بین تعیین و تخییر مشد، یعن اگر بوییم: ملف در همان حال اضطرار، هم تلیف إختیاری دارد و هم تلیف اضطراری، در
این صورت متوانیم بوییم که: از باب دوران بین تعیین و تخییر است، در حال که تلیف إختیاری اگر هم متوجه ملف باشد،

بعد از رفع اضطرار است و در نتیجه در زمان اضطرار تلیف اختیاری متوجه او نیست.

به عبارت دیر در زمان که تلیف اختیاری امان توجه به این ملف را دارد، تلیف اضطراری در کار نیست، پس شما
نمتوانید ی زمان را درست کرده و بویید: در این زمان ملف بین این دو تلیف مخیر است. برای دوران بین تعیین و تخییر

لازم است که در ی زمان واحد دو تلیف به نحو تخییری به انسان توجه پیدا کند تا بوییم که در این زمان آیا أحدهما متعین
است و یا مخیر بین التلیفین است؟

دوران بین تعیین و تخییر در چنین موردی تصویر دارد، اما در ما نحن فیه، یعن در زمان که این اضطرار دارد، فقط تلیف

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/69
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اضطراری متوجه او هست و امان توجه تلیف اختیاری به این شخص در زمان اضطرار نیست، بله بعد از رفع اضطرار
متوجه وی مشود و اگر واقع هم ملاک باشد، تلیف اختیاری متوجه این شخص است و دیر تلیف اضطراری متوجه این

شخص نیست، لذا این نمتواند مورد برای دوران بین تعیین و تخییر باشد.

وهم و دفع

مستشل مگوید: پس اینه مگویید: ملف مخیر است، چه عمل اضطراری را انجام بدهد یا صبر بند بعد از اضطرار عمل
اختیاری را انجام بدهد. همه این را قبول دارند که کسان که عذر مستوعب را لازم نمدانند باید بویند که: این شخص مخیر

است که الآن عمل اضطراری را انجام دهد و یا اینه صبر کند بعد از رفع اضطرار عمل اختیاری را انجام دهد.

لذا مستشل مگوید: پس این تخییر در اینجا چیست؟ اینه بین دو عمل به این نحو مخیر است، این تخییر چیست؟
امام(رضوان اله علیه) در جواب فرموده: این تخییر غیر از آن تخییر در دوران بین تعیین و تخییر است، برای اینه آن تخییر در

دوران بین تعیین و تخییر، ی تخییر شرع است، یعن شارع ما را به هذا العمل أو بذاک العمل ملف مکند.

اما این تخییری که بیان مکنید که اگر عذر را مستوعب ندانیم، این مخیر است که عمل اضطراری را انجام دهد یا صبر کند بعد
از رفع اضطرار عمل اختیاری را انجام دهد، این تخییر انتزاع است و شرع نیست، برای اینه اگر دلیل بوید که: آوردن عمل

اختیاری مقید است به اینه قبلا اضطراری را نیاورده باشید، یعن اگر از اول دلیل برای ما این دلالت را داشته باشد که آوردن
عمل اختیاری منوط است به اینه در حال اضطرار تلیف اضطراری را انجام نداده باشید، از همین بیان ی عنوان تخییر را

إنتزاع کرده و مگوییم: مخیرید که یا در حال اضطرار عمل اضطراری را انجام دهید و یا بعد از اضطرار عمل اختیاری را
انجام دهید که این تخییر ی عنوان انتزاع است، اما عنوان تخییر شرع را ندارد.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) این خلاصهی فرمایش امام(ره) است، مثلا اگر بخواهیم برای فرمایش ایشان تشبیه بیاوریم، این
عنوان انتزاع است که اگر مولا بفرماید: لزوم اتیان نماز در سفر مقید به این است که در حذر نماز نخوانده باشید، در اینجا ی

درست مکنید که الآن مخیرید که در حذر نماز تمام بخوانید یا بعد در سفر بعد از مسافت شرعیه نماز را به صورت قصر
بخوانید، اما این دیر تخییر شرع نیست.

تخییر شرع مثل این است که شما در کفاره مگویید، یا اطعام ستیناً مسیناً و یا صیام ستیناً یوماً و یا بندهای را آزاد کردن،
که بین ی از اینها مخیرید.

قدر جامع توانید به عنوان کفاره انجام دهید، در واقع بین اینها یاز این سه خصال را م گوییم: یدر مسئلهی افطار که م
را گرفته و مگوییم: در حقیقت متعلق تلیف این قدر جامع است، اما در اینجا چه بسا قدر جامع هم نداشته باشد، بله

مگوییم: این عمل را انجام بده، اما اگر امروز این عمل را انجام ندادی، فردا این عمل را انجام بده، لذا در اینجا دیر نمگویند:
تخییر، برای اینه اصلا قدر جامع بین العملین وجود ندارد، بله نف قدر جامع و نف تخییر اصطلاح و شرع است.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) تخییر اصطلاح این است که در ی زمان دو تلیف به وجه تخییر متوجه شما بشود، به طوری
که آن تلیف واقع به این قدر متیقن بین اینها تعلق پیدا کند، اما در این تخییر انتزاع چه بسا اصلا قدر متیقن هم وجود ندارد و
مولا مخواهد ی عمل انجام دهد و بین دو عمل هم هیچ قدر متیقن وجود ندارد، مثلا مگوید که: امروز این عمل را انجام بده

و اگر امروز این عمل را انجام ندادی، فردا این عمل را انجام بده که بین دو عمل هیچ قدر جامع وجود ندارد.



(سؤال و پاسخ استاد محترم) قدر جامع یعن دو عمل در ملاک قدر جامع دارند، یعن این ملاک دارد که با ملاک آن مشترک
از نظر ملاک هیچ اشتراک که بین دو عمل اصلا دارد، اما فرض را آوردیم در جای چنین چیزی معن است که در تخییر شرع

ندارند، حال اگر مولا گفت که: من امروز مخواهم این عمل را انجام دهید، مثلا بوید که امروز نماز بخوان و اگر امروز نماز
نخواندی فردا درس بخوان و اگر فردا درس نخواندی پس فردا مسافرت برو، بین اینها هیچ اشتراک در ملاک وجود ندارد، بله

ی تخییری به حسب عقل انتزاع مشود، اما به این تخییر اصطلاح نمگویند.

پس نظر امام(ره) این شد که در مانحن فیه دوران بین تعیین و تخییر وجود ندارد، به دلیل اینه در زمان که تلیف اضطراری
متوجه این شخص است، تلیف اختیاری متوجهش نیست و بالعس، در اینجا درست است که تخییری را انتزاع کرده و

است و تخییر اصطلاح گوییم: اگر اضطراری را انجام ندادید، بعد باید اختیاری را انجام بدهید، اما این تخییر، تخییر انتزاعم
نیست.

جمعبندی استاد محترم

به نظر مرسد که در این مسئله حق با امام(رضوان اله تعال علیه) است، یعن مرحوم محقق عراق و مرحوم آقای خوئ(قدس
سرهما) ما نحن فیه را از مصادیق دوران بین تعیین و تخییر قرار دادهاند که این به نظر ما صحیح نیست.

البته در تمیل فرمایشات امام(ره) توضیحات داریم که بعض از این توضیحات در کلمات ایشان نبود که مخواهیم عرض
کنیم که اصلا موضوع دوران بین تعیین و تخییر در مسئله تلیف است، یعن تلیف از طرف مولا آمده و نمدانیم که آیا این

شود، در حالران بین تعیین و تخییر مطرح موآمده یا به صورت تخییری؟ در اینجا مسئله د لیف به صورت معین و تعیینت
که اصلا مرحوم محقق عراق(ره) مسئله را در ی مرتبه قبل از تلیف، یعن در عالم ملاک برده و گفته: نمدانیم اگر مأموربه
اضطراری همه ملاک اختیاری را داشته باشد، تلیف تخییری مشود و اگر همهی ملاک را نداشته باشد تلیف تعیین مشود

که این اصلا به نظر امام(ره) درست نیست.

دوران بین تعیین و تخییر در مرحله بعد از مرحله ملاکات به نام تلیف است که باید تلیف باشد تا بحث کنیم که این تلیف به
نحو تعیین است یا تخییری.

علاوه بر آن فرمایش امام(ره) که فرمودهاند: در ی زمان واحد باید دو تلیف باشد، تا تخییری بودن معنا داشته باشد، اما در
اینجا اصل اینه بعد از آوردن اضطراری تلیف اختیاری وجود دارد یا نه، محل ش است، اصلا نمدانیم بعد از اینه

شود. اما ششود و اگر نباشد تخییری مم اضطراری را انجام دادیم، آیا اختیاری هست یا نه؟ اگر اختیاری باشد، تعیین
داریم که اصلا بعد از اضطراری آیا اختیاری هست یا نه؟ لذا اصلا مورد از باب دوران بین تعیین و تخییر به طور کل خارج

است.

شرط این است که نسبت به ی کنیم که در دوران بین تعیین و تخییر دو شرط مهم وجود دارد؛ یر عرض مبه عبارت دی
زمان باشد و بوییم: در این زمان واحد نمدانیم که تلیف به نحو تعیین متوجه ماست یا به نحو تخییری.

شرط دوم برای دوران بین تعیین و تخییر این است که دو خطاب در ی زمان واحد باشد که نمدانیم آیا این دو خطاب به نحو
تخییری است یا به نحو تعیین، اما در اینجا در زمان واحد دارای دو خطاب نیستیم، بله در زمان اضطرار ملف به تلیف

اضطراری هستیم و زمان که اضطرار برطرف مشود، اگر تلیف اختیاری در واقع محفوظ باشد، ملف به تلیف اختیاری
هستیم.



(ره) که ما نحن فیه فرض دوران بین تعیین و تخییر است، ناتمام ماند و فرمایش قبلپس این فرمایش مرحوم محقق عراق
ایشان هم که فرموده بودند: مسئله به ش در قدرت، یعن ش در قدرت بر امتثال برمگردد ناتمام بود، در نتیجه اینه مرحوم

عراق(ره) فرموده: بعد از عمل اضطراری اگر ش کنیم که اختیاری واجب است یا واجب نیست، باید اصالت الإشتغال را
جاری کنیم، این صحیح نیست.

کلام محقق عراق(ره) بر نف جریان استصحاب در ما نحن فیه

مرحوم عراق(ره) بعد از این بیان که مورد مناقشه قرار گرفت فرمودهاند: اگر کس اصاله الإشتغال را جاری نند، دیر نوبت به
استصحاب دیر و بلافاصله باید نسبت به تلیف اختیاری برائت شود و اصاله البرائه را جاری کند.

مرحوم عراق(ره) در اینجا چهار نوع استصحاب تصویر کرده و هر چهار نوع را مورد مناقشه قرار دادهاند؛ ی استصحاب بقاء
.لیف، سوم استصحاب عدم مسقطیت اضطراری، چهارم استصحاب تعلیقمصلحت، دوم استصحاب بقاء ت

ایشان فرمودهاند: اگر کس اصالت الإشتغال را جاری نند، حق ندارد که به ی از این چهار استصحاب تمس کند، بله باید
سراغ اصاله البرائه برود.

اما استصحاب بقاء مصلحت این است که اگر مأموربه اضطراری را انجام داده و نماز با تیمم خواندیم، بعد ش کنیم که آیا
این نماز با تیمم تمام مصلحت نماز با وضو را آورد یا اینه مقداری از آن مصلحت باق مانده است؟ در اینجا بقاء مصلحت را

استصحاب کرده و با این استصحاب مخواهیم اثبات کنیم که مأموربه اختیاری واجب است.

ایشان فرمودهاند: این استصحاب حجیت ندارد، برای اینه ترتب وجوب بر بقاء مصلحت ی ترتب شرع نیست و استصحاب
از ادلهی شرعیه است، لذا در جای جریان دارد که مخواهید ی حم شرع را استصحاب کنید و یا چیزی را که موضوع

برای حم شرع است استصحاب مکنید، اما ترتب وجوب بر بقاء مصلحت عقل است که عقل مگوید: اگر عمل را انجام
دادید و یقین دارید یا احراز کردید که هنوز مقداری از غرض مولا باق است، باید عمل را مجدداً انجام دهید، پس ترتب غرض بر

بقاء مصلحت عقل است و در نتیجه این استصحاب اصل مثبت مشود و کنار مرود.

استصحاب دوم استصحاب بقاء تلیف است که بوییم: ی تلیف بر ما بوده و در واقع نمدانیم که با آوردن اضطراری آن
تلیف ساقط مشود یا نه؟ بقاء تلیف واقع را استصحاب مکنیم.

ایشان فرمودهاند: این استصحاب هم درست نیست، برای اینه ی از شرایط استصحاب یقین سابق است و در اینجا یقین سابق
نداریم، برای اینه در حال اضطرار یقین داریم به اینه تلیف اختیاری ساقط است و لذا یقین به ثبوت تلیف اختیاری در اینجا

نداریم.

استصحاب سوم استصحاب عدم مسقطیت است که از راه عدم مسقطیت وارد شده و بوییم: وقت اضطراری را آوردیم،
نمدانیم که با اضطراری تلیف اختیاری ساقط شده یا نه؟ عدم مسقطیت استصحاب کنیم.

محقق عراق(ره) فرمودهاند: این هم قابل قبول نیست، برای اینه در فرض اضطرار یقین به ارتفاع اختیاری داریم، یعن در فرض
اضطرار یقین داریم به اینه اختیاری ساقط است، مثل همان اشال که به استصحاب قبل وارد بود که در آنجا اشال کردند

که یقین به نف اختیاری در زمان اضطرار داریم، لذا دیر ش در مسقطیت نداریم.



اما استصحاب چهارم استصحاب تعلیق است که مگوییم: در زمان اضطرار اگر اختیار عارض شود، ملف به اختیاری
هستیم و استصحاب تعلیق معنایش همین است که «یجب الإختیاری لو زار الإضطرار ف زمان الإضطرار»، لذا در زمان

اضطرار اگر واقعاً اضطرار نبود، اختیاری واجب بود و حال اگر اضطرار برطرف شد، همان را استصحاب کنیم.

ایشان فرمودهاند: موضوع استصحاب تعلیق هم در اینجا منتف است، برای اینه اگر در واقع فعل اضطراری واف به تمام
مصلحت اختیاری باشد، دیر در زمان اضطرار هم، اگر اضطرار نباشد اختیاری واجب نیست، برای اینه اگر بوییم: فعل
اضطراری واف به تمام مصلحت اختیاری است، دیر نمتوانیم بوییم که: در حین اضطرار اگر اضطرار نباشد اختیاری

واجب است، چون فرض این است که إضطراری واف به تمام مصلحت است، لذا این استصحاب تعلیق هم در اینجا جاری
نیست.

حال روی این چهار استصحاب فر کنید، چون بحث مهم است و اینه مرحوم عراق این چهار استصحاب را کرده، آیا تمام
است یا تمام نیست؟ که بحثش را فردا عرض مکنیم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


