
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » اجزاء »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۸

اجزاء
جلسه 21 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

راه حل مرحوم نائین برای اثبات إجزاء

ی راه مهم برای إجزاء مسئله اطلاق بود که بحمد اله بحثش تمام شد و روشن شد که از اطلاق همان طور که مرحوم
آخوند(ره) بیان کرده به خوب إجزاء، هم در مقام اعاده و هم از حیث قضا استفاده مشود.

راه دوم را مرحوم نائین(قدس سره الشریف) برای إجزاء ط کرده که دیر در این راه مسئله تمس به اطلاق مطرح نیست و
آن راه این است که این شخص که ملف به آوردن نماز با طهارت مائیه است، از سه حال خارج نیست؛ یا در جمیع وقت تمن
از طهارت مائیه دارد، یا در جمیع وقت تمن ندارد و یا شل سوم که در بعض از وقت تمن از طهارت مائیه دارد و در بعض

دیر تمن ندارد.

بعد از اینه این سه صورت را بیان کرده، مسئله را روی این صورت سوم متمرکز کرده و فرمودهاند: اگر قائل شویم به اینه
بدار جایز است، «لو ثبت جواز البدار»، یعن بوییم: وقت که اضطرار پیدا شد، مبادرت جایز است و اول وقت، یعن همان

موقع که اضطرار وجود دارد، متواند طهارت ترابیه را داشته باشد، در اینجا حم به إجزاء مکنیم.

بعد دلیل آورده و فرمودهاند: إجماع و ضرورت قائم است بر اینه شخص در ی روز ملف به 6 نماز نیست، لذا اگر بخواهیم
بوییم که از ی طرف بدار جایز است و از طرف دیر بعد از آنه اضطرار و عذر برطرف شد، آن وقت لازم است که مأموربه

اختیاری را اتیان کند، معنایش این مشود که در ی روز 6 نماز بر این شخص واجب باشد، در حالیه إجماع و ضرورت
داریم بر اینه بر شخص در ی روز 6 نماز واجب نیست.

بنابراین طبق این بیان اگر شخص مبادرت کرده و نماز با طهارت ترابیه را انجام داد، نتیجه مگیریم که دیر لازم نیست که
مأموربه اختیاری را انجام دهد و نتیجه مگیریم که این شخص آن مقدار از ملاک که لازم است را انجام داده و استیفاء کرده

است.

بعد فرموده: بله اگر بعد از آنه نماز با طهارت ترابیه را خواند، وقت که اضطرار برطرف شد، نماز با طهارت مائیه را هم خواند،
این از قبیل امتثال بعد الإمتثال مشود که بر آن ضرورت ندارد و لازم هم نیست.

بنابراین خلاصه فرمایش مرحوم نائین(ره) این مشود که در باب إجزاء نیازی به اطلاق نداریم، بله همین که این دو مطلب را
در کنار یدیر قرار دهیم؛ ی مسئلهی جواز بدار که مبادرت جایز باشد و دوم اینه إجماع و ضرورت قائم است بر اینه بر

شخص در ی روز 6 نماز واجب نیست، از همین دو مطلب إجزاء را نتیجه مگیریم و از این راه مرحوم محقق نائین(ره)

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/69
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


إجزاء را اثبات کردهاند.

 (سؤال و پاسخ استاد محترم) إمتثال بعد از امتثال در همان مبنا مرود که اگر کس وظیفهاش را انجام داده و امتثال کرده،
هیچ کس در امتثال بعد از امتثال نمگوید که: إمتثال دوم واجب است که در اینجا قائلین به إجزاء مگویند: وقت که مأموربه

اضطراری را انجام داد، تلیفش تمام مشود و مثل سایر موارد و مثل جای که از اول مأموربه اختیاری را انجام مدهد،
چونه مگویید که: تلیف ساقط است؟ و اگر بخواهد عمل دوم را انجام دهد از باب امتثال بعد از إمتثال مشود.

پس مخواهیم عرض کنیم که معنای أمتثال بعد از امتثال عدم اجزاء نیست و منافات با إجزاء ندارد. قائل به إجزاء این را
مگوید که: با عمل اول امتثال تمام شده و وظیفهاش محقق شده است و بعد از آنه وظیفه محقق شد، متواند عمل دوم را به

عنوان امتثال بعد از امتثال مآورد.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) کسان که مگویند: إمتثال بعد از إمتثال جایز است، قائلاند که عمل دوم هم عنوان وجوب دارد و
مثل امام(ره) هم که گفته: امتثال بعد از امتثال معقول نیست فرموده: آنچه در روایات آمده که بحثش را مفصل گفتیم این است
که عمل دوم عنوان استحباب دارد و آخوند(ره) هم که گفته: إمتثال بعد از إمتثال معقول است فرموده: آن عمل دوم هم باید به

نیت وجوب آورده شود.

اگر بوییم: مجزی نیست، یعن با این مأموربه اضطراری اصلا امتثال محقق نشده و باید بعد از اضطرار مأموربه اختیاری را
انجام دهد و مأموربه اختیاری مصداق برای امتثال واقع نشده است لذا کسان که قائل به عدم إجزا هستند مگویند که: این

مأموربه اضطراری مجزی آن تلیف اصل نیست، یعن مصداق برای إمتثال آن نیست و امتثال وقت است که مأموربه
اختیاری را انجام دهید.

اما ایشان فرموده: وقت که مأموربه اضطراری را انجام دادید، تلیف و امتثالتان را انجام دادید و متوانید دنبال کارتان بروید و
شود. مثل جایر مسئلهای ندارد. لذا اگر بعد از آن مأموربه اختیاری را انجام دادید، این از مصادیق امتثال بعد از امتثال مدی

که از اول مأموربه اختیاری را انجام مدهید که از باب این است که با آن فعل امتثال حاصل مشود، حال بعد از این اگر
بخواهد دومرتبه انجام بدهد، این از باب امتثال بعد از إمتثال مشود.

 (سؤال و پاسخ استاد محترم) در فرض 6 نماز مشود که عمل دوم به خاطر امر به خودش باشد، یعن بوییم: این عمل دوم
ی امر مستقل اختیاری دارد و این شخص هم باید این امر اختیاری را اطاعت کند که 6 تا بشود، اما در امتثال بعد از امتثال

امر دوم به خاطر امر مستقل نیست، بله به خاطر همان امر قبل است.

نقد و بررس کلام محقق نائین(ره)

مرحوم آقای خوئ(قدس سره) در کتاب محاضرات سه اشال بر استادشان مرحوم نائین(ره) وارد کردهاند؛

اشال اول آقای خوئ(ره)

اشال اول این است که شما فرمودهاید: «لو ثبت جواز البدار»، اما قائل هستیم به اینه در این مورد بدار اصلا جایز نیست و
دلیل بر جواز بدار در مورد طهارت ترابیه نداریم.



اشال دوم آقای خوئ(ره)

اشال دوم این است که بر فرض اینه جواز بدار را هم بپذیریم، بین جواز بدار و إجزاء ملازمه وجود دارد، یعن در حقیقت
ایشان در این اشال دوم خواسته بفرمایند که نیازی نبود که مسئله إجماع و ضرورت را به مسئله جواز بدار ضمیمه کنید.

مرحوم نائین(ره) فرموده بود که: دو چیز را باید کنار هم قرار دهیم؛ ی مسئله جواز بدار و دوم قیام اجماع و ضرورت بر اینه
6 نماز در ی روز بر ملف واجب نیست، که اشال دوم آقای خوئ(ره) این است که اگر همین جواز بدار را به میدان بیاورید

همین کاف است و نیازی به ضمیمه مسئله إجماع و ضرورت نداریم، یعن بین جواز بدار و بین مسئله إجزاء ملازمه وجود
دارد.

نقد و بررس اشال دوم آقای خوئ(ره)

اما مرحوم آقای خوئ(ره) دیر در اینجا بیش از این توضیح ندادهاند که چرا بین جواز بدار و إجزاء ملازمه است؟ و آیا این
ملازمه ی ملازمه عقل است یا شرع و یا عرف؟

بلا اشال این ملازمه عقل نیست و عقل هیچ گاه نمگوید که: اگر بدار جایز شد إجزاء هست، برای اینه ممن است کس که
مأموربه اضطراری را انجام مدهد، تمام ملاک را با بدار استیفاء نند، لذا عقل مگوید: در جای که تمام ملاک استیفاء نشده،

اگر اضطرار برطرف شد و قدرت استیفاء بقیه ملاک را دارد باید بقیه ملاک را استیفاء کند. پس عقل بین جواز بدار و مسئله
إجزاء ملازمه‌ای قائل نیست.

پس باید بوییم که: مراد ایشان از این ملازمه؛ ملازمه شرع یا عرف است، اما ملازمه شرع را که بوییم: در شرع بین جواز 
بدار و إجزاء ملازمه وجود دارد و به مجرد جواز بدار بخواهیم به این ملازمه قائل شویم، نمتوانیم این ملازمه شرع را بپذیریم.

در نتیجه تنها باق مماند که بوییم: ملازمه بین این دو ی ملازمهی عرف است و عرف مگوید: در جای که مولا اول
مأموربه اختیاری را بر شما واجب کرده، بعد از آن اگر فرمود: در صورت اضطرار مأموربه اضطراری را انجام دهید و مبادرت

گوید که: در اینجا بین جواز بدار و مسئله إجزاء ملازمه وجود دارد، که این حرف حرف درستبه آن هم جایز است، عرف م
است.

اگر مرحوم آقای خوئ(ره) مرادشان در این اشال دوم از ملازمه، ملازمه عرفیه است، این مورد قبول ما هم هست، اما اگر
مراد ایشان از ملازمه، ملازمه شرع یا عقل است، این فرمایش تام نیست و از نظر عقل و شرع بین جواز بدار و إجزاء

ملازمهای وجود ندارد.

رفع تهافت بین کلام محقق اصفهان و خوئ(قدس سرهما)

عرض کردیم که اگر ملازمه شرع بخواهد باشد، نیاز به ی قرینه و دلیل دیر دارد که نداریم، لذا با این بیان متوانیم بین دو
مطلب جمع کنیم؛ ی مطلب همین است که مرحوم آقای خوئ(ره) در اینجا فرموده: بین جواز بدار و إجزاء ملازمه است و

مطلب دوم اینه مرحوم محقق اصفهان(ره) فرموده: بین جواز بدار و إجزاء ملازمهای وجود ندارد.

مرحوم اصفهان(ره) که ملازمه انار کرده، مرادش از ملازمه، ملازمه عقل است که عقل هم واقعاً همین را مگوید که: درست



است که مولا بر شما مأموربه اضطراری را واجب کرده و گفته: مبادرت جایز است، اما اگر مأموربه اضطراری تمام ملاک را
استیفاء کند، در اینجا إجزاء هست، اما اگر تمام ملاک را استیفاء نند و مقداری از ملاک باید در ضمن مأموربه اختیاری آورده

شود، عقل مگوید که: باید آن را هم بیاوریم و در اینجا إجزاء در کار نیست.

اما عرف مگوید که: ملازمه وجود دارد، ولو امان استیفاء بقیه ملاک هم وجود دارد اما عرف مگوید که: لازم نیست که آن
را بیاورید و معلوم مشود که شارع به همین مقدار ملاک که در ضمن مأموربه اضطراری آورده شده راض است و همین

مقدار برای شارع کفایت مکند.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) به این ملازمه شرع نمگویند، ملازمه شرع یعن ی قرینه شرع و دلیل از طرف شارع در
این ملازمه داشته باشیم، اما در اینجا دلیل از طرف شارع نداریم، بله در اینجا تنها ما هستیم و جواز بدار که عرفاً ملازمه با

إجزاء دارد، اما شرعاً ملازمه ندارد.

پس این بحث خیل مهم در باب إجزاء است که در کلمات هم اصولیین بر آن تمرکز نردهاند، در حال که حق این بود که این
را به صورت مستقل بحث مکردند که آیا بین جواز بدار و مسئلهی إجزاء ملازمه هست یا نه؟

قبلا هم عرض کردیم که این دو مطلب جدای از هم است که آیا إجزاء را از راه اطلاق مفهمیم یا نه؟ که این ی مطلب است که
بحثش را بیان کردیم و مطلب دیر این است که در مواردی که جواز بدار هست، مثلا فرض کنید در باب تقیه جواز بدار داریم
که مرحوم آقای خوئ(ره) هم قائلاند به اینه دلیل بر جواز بدار هست، حال آیا بین جواز بدار و إجزاء ملازمه هست یا نه؟ که

این خودش ی راه دوم برای مسئله إجزاء است که عرض کردیم اگر مراد از ملازمه، ملازمه عقلیه است، عقل چنین ملازمهای
را قبول ندارد و برای ملازمه شرعیه هم دلیل مخواهیم که نداریم، پس باق مماند که بوییم: بین جواز بدار و مسئله إجزاء

ملازمه عرفیه وجود دارد و عرف مگوید: وقت مولا مأموربه اختیاری را واجب کرد و بعد هم فرمود: اگر اضطرار پیدا کردید
طهارت ترابیه کافیست و مبادرت را هم جایز بداند، عرف مفهمد که بین جواز بدار و مسئله إجزاء ملازمه وجود دارد و این

نته مهم است.

یا شرع کرده و گفتیم که: اگر مرادشان از ملازمه، ملازمه عقل (ره) را بررسال دوم مرحوم آقای خوئپس تا اینجا اش
باشد، این اشال وارد نیست و این ملازمه را ما قبول نداریم، اما اگر مرادشان از ملازمه، ملازمه عرف باشد این اشال دوم بر

مرحوم نائین(ره) وارد است.

اشال سوم آقای خوئ(ره)

اشال سوم که شاید مهمترین اشال به مرحوم نائین(ره) باشد این است که بحث ما در باب إجزاء اختصاص به نماز و وضو
و تیمم ندارد، بله بحث مکنیم که آیا مأموربه اضطراری مجزی از مأموربه واقع هست یا نه؟ حال مخواهد در باب نماز

باشد، یا تقیه، یا در ابواب دیر، در حال که این دلیل که مرحوم نائین(ره) آورده، اختصاص به نماز دارد.

به عبارت مرحوم آقای خوئ(ره) در این اشال سوم فرموده: اگر ملازمه بین جواز بدار و إجزاء را هم منر شویم، اشال این
است که این دلیل که برای إجزاء آوردهاید اخص از مدعاست، برای اینه مدعای ما إجزاء هر مأموربه اضطراری از مأموربه

اختیاری است، در حال که این دلیل شما مگوید: «لقیام الإجماع و الضروره» بر این مسئله که در ی روز 6 نماز واجب
نیست.



پس خلاصهی اشال سوم این است که این دلیل مرحوم نائین(ره) بر إجزاء فقط اختصاص به باب صلاه دارد، در حال که
مدعای ما اعم است.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


