
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » اجزاء »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۸

اجزاء
جلسه 9 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

فرمايش مرحوم محقق اصفهان(اعل اله مقامه شريف) و تحقيق را که ايشان ارائه دادهاند ملاحظه فرموديد، که آن نظري که
مقداري مرتبط هست، در متن به صورت کل در متن کتاب نهاية الدرايه بيان کردهاند، با آن نظري که در حاشيه دادهاند، ي
فرمودهاند: تبديل امتثال به امتثال عقلا محال است و امان ندارد، اما در حاشيه فروض را ذکر کرده و در ي فرض تبديل

امتثال به امتثال را از نظر عقل و ثبوت جايز دانستهاند.

ايشان در حاشيه در اين فرض که ملاک امتثال را حصول غرض مولا بدانيم و ثانياً مراد از اين غرض غرض باشد که قائم به
فعل مولاست و ثالثاً مسئلهي ملازمه در کار باشد، يعن خداوند ملف را به اتيان نماز تليف کند، منته نه هر حصهاي از نماز،

بله آن حصهاي مراد خداوند هست، که ملازم با حصول غرض خداوند هم باشد، ولو به نحو ملازمت اتفاقيه، که در اينجا
مرحوم اصفهان(ره) فرموده: حال اگر کس نماز را خواند و ش کرد که آيا آن حصهي ملازمه با حصول غرض محقق شده يا

نه؟ متواند مجدداً امتثال کند.

ر تفصيلتبديل امتثال به امتثال محال است و دي (سؤال و پاسخ استاد محترم) در متن نهاية الدرايه ايشان تصريح کرده که عقلا
نداده که مدار امتثال را موافقت امر بدانيم و يا حصول غرض، بله اين حرفها و فرمايشات را در حاشيه ذکر کردهاند که بين

متن و حاشيه اين اختلاف وجود دارد و عرض کردم که اين حاشيه، ي حاشيهي توضيح نيست، در فرمايش خودشان که
اينطور نبوده، که مثلا ي عبارت در نهاية الدرايه مشل بوده و ايشان خواسته توضيح بدهد.

راجع به منظومهي حاج سبزواري گفتهاند که: ي کس اين اشال را مکرد و مگفت که: حاج سبزواري فلسفه را به نظم
و شعر درآورده و ديد که کس اين مطالب را نفهميده و لذا بعد همان اشعار خودش را شرح کرده و به عنوان شرح منظومه

توضيح داده، اما در اينجا مرحوم اصفهان(ره) در مقام توضيح نيست.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) درست است آنها هم عنوان مأموربه دارد، اما آنچه که مطلوب مولا هست، آن حصه ملازم است،
البته اين نته را عرض کنيم که ايشان اصلا شايد ملتزم شود به اينه اينها اصلا مأموربه هم نيست، يعن در اين فرض سوم،
اگر گفتيم که: آنچه که واجد است، نماز ملازم با حصول غرض مولاست، که اگر غرض مولا حاصل نشود، اين مأموربه هم
نيست و واجب هم نيست، آن وقت نته اين است که پس چرا مگوييم: تبديل امتثال به امتثال، اصلا عنوان تبديل امتثال به

امتثال نيست، که اگر اجازه بدهيد عرض مکنيم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/69
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


تحقيق امام(ره) در مسئله

در اين فرمايش مرحوم اصفهان(ره) اشالات وارد است، که ما تحقيق امام(ره) در مسئله را عرض مکنيم و بعد از اين تحقيق،
اشالات هم که به فرمايش ايشان وارد است روشن مشود.

اما قبل از اين بيان فرمايش امام(ره) بيان اين نته مهم اين است که چرا ايشان مدار امتثال را روي حصول غرض برده، در
حال که مدار امتثال غير از موافقت امر چيز ديري نيست و امتثال از نظر عقل، يعن همين که انسان امر مولا را موافقت کند
و همين که ماتبه با مأموربه موافق باشد، حال در اينجا غرض واقع شود يا نه؟ که اين را بعد از فرمايش امام(ره) بيشتر توضيح

مدهيم.

فرق بين تبديل امتثال و امتثال بعد از امتثال

امام(رضوان اله تعال عليه)(مناهج، جلد اول، صفحهي 305) در ابتدا مقدمهاي را ذکر کرده و فرموده: دو بحث در اينجا وجود
دارد؛ ي بحث تبديل امتثال به امتثال است، يعن ملف امتثال را انجام دهد و بعد امر باق بماند، که بعد از بقاء امر ملّف بايد
امتثال دوم را انجام دهد، معناي تبديل امتثال به امتثال اين است که امتثال دوم بعد از امتثال اول باشد و بعد از امتثال اول امر

باق باشد.

بحث دوم اين است که اگر ملف مصداق از مأموربه را اتيان کرد، مخواهيم ببينيم که حالا مصداق دوم را متواند اتيان کند
يا نه؟

حال بين اين دو بحث چه فرق وجود دارد؟ فرق مهم بين اين دو بحث اين است که در مسئلهي تبديل امتثال به امتثال، امتثال
ه اين امر باقلف امتثال دوم را، به عنوان اينخواهيم ببينيم که حال ماست و م وييم: امر باقاول که محقق شد، بايد ب

است متواند انجام بدهد يا نه؟ اما در بحث دوم، بحث از بقاء امر نيست، بله در بحث دوم ملف آمده و مصداق از نماز را
آورده و امتثال هم واقع و امر هم ساقط شده، اما مخواهيم ببينيم که آيا متواند ي مصداق دوم را بياورد يا نه؟ و آيا آوردن

ي نماز دوم مشروعيت دارد يا نه؟

ايشان فرموده: در اين دو بحث، مقداري در بين کلمات اعلام خلط شده، که بايد اين دو را از ي دير تفي کنيم.

محال بودن تبديل امتثال به امتثال به معناي بقاء امر بعد از امتثال

ايشان فرموده: قائلين به تبديل امتثال به امتثال، مثل مرحوم آخوند(ره)، اگر مرادشان همين بحث اول باشد، به نظر ما محال
است که امتثال اول محقق شود و امر باق باشد، تا بوييم: به برکت اين بقاء امر امتثال دوم محقق شده يا مشود، چون

لازمهي اين حرف بقاء معلول بلا علت است، امر معلول آن غرض است که در فعل است و ملف هم در عالم خارج اين فعل را
آورده و غرض حاصل شده، لذا وقت که غرض حاصل شده، اگر امر بخواهد باق بماند، معناي بقاي امر، بقاء معلول بلا علت

است و از جهت عقل نمشود معلول بلا علت باق بماند و اين محال است.

پس اگر مرادشان از تبديل امتثال به امتثال اين باشد، حم مکنيم به اينه اين  عقلا محال است و ثبوتاً ممتنع است.

 (سؤال و پاسخ استاد محترم) عبارت مرحوم آخوند(ره) ي مقداري اضطراب هم دارد، مرحوم آخوند(ره) فرموده: بعد از اينه



امتثال اول واقع شد، اگر بوييم که: امر باق است، که به اين معنا تصريح مکند که بوييم: هنوز امر باق است، چون آن
غرض اقص حاصل نشده است، که امام(ره) فرموده: اگر بوييم که: امر باق است، معلول بلا علت مشود و امر معلول آن

غرض است که در همين فعل ملف موجود شده است و وقت هم فعل آمد، غرض قائم به اين فعل هم آمده و دير بقاء امر، بقاء
بلا علت مشود.

اتيان مصداق دوم براي رسيدن به غرض بيشتر

اما در قسمت دوم بحث فرموده: اين را قبول داريم که اگر ملف مصداق از مأموربه را انجام داد، امتثال واقع شده و امر هم
ساقط مشود، اما اگر بخواهد مصداق دوم را براي حصول غرض مولا انجام دهد، که بيشتر غرض مولا را محقق مکند، در

اينجا عيب ندارد.

البته باز قيدي زده و فرموده: در اينجا که مگوييم: عمل دوم اشال ندارد، در صورت است که عمل اول علت تامه براي
حصول غرض مولا باز نباشد و لذا اگر ملف عمل اول را انجام داد، مثلا نمازش را با همهي شرايط و خصوصيات و حضور

قلب و تمام خصوصيات که براي آن ممن بوده انجام داد و يقين دارد که دير هر غرض که مولا از اين نماز داشته محقق
شده، در اين صورت عمل و مصداق اول علت تامه براي حصول غرض مولا است و لذا نمتواند مصداق دوم را انجام دهد و

لذا مصداق دوم مشروع نيست.

اما در جاي که احتمال مدهد که تمام اغراض مولا حاصل نشده و بويد: با عمل دوم غرض مولا را بيشتر تحصيل مکنم، در
اين صورت اشال ندارد.

ندارد، براي اين است که وقت اله در بحث اول فرموده: امتثال دوم محال است و در اين بحث فرموده: عمل دوم اشاما اين
به عقل مراجعه مکنيم، عقل حم به لزوم تحصيل غرض مولا مکند، ولو اينه امري هم در ميان نباشد، مثلا اگر عبد ببيند که

بچهي مولا دارد غرق مشود و از بين مرود، در اينجا ولو مولا براي نجات دادن اين بچه امري نرده، اما بر اين عبد لازم است
که اين عمل را انجام بدهد، براي اينه غرض مولا حاصل شود و براي لزوم تحصيل غرض نياز به امر نداريم.

در اينجا هم همين طور است، براي اينه عمل را انجام داده و نمازرا  خوانده و يا در سال اول حجش را رفته، حال نمداند که
آيا غرض مولا را درست انجام داده يا نه؟ لذا مصداق دوم را به اين عنوان که به غرض مولا وفا کند انجام مدهد، که فرموده:

از نظر عقل هيچ اشال بر او متوجه نيست.

است که يقين دارد که با عمل اول غرض اقص از اصوليين به آن تصريح کردهاند که اين در جاي در مورد بحث هم بعض
حاصل نشده است، لذا در جاي که يقين دارد که با عمل اول غرض اقص حاصل شده، در آنجا همه حت خود آخوند(ره) هم

فرموده: که تبديل امتثال به امتثال معنا ندارد.

لذا فرض بحث در جاي است که يا ش دارد و يا يقين دارد به اينه غرض اقص حاصل نشده، که در اينجا مخواهيم ببينيم
که آيا عمل دوم درست است يا نه؟

(سؤال و پاسخ استاد محترم) در اينجا امتثال اول محقق شده و اگر عبد نماز دوم را نخواند، در قيامت وي را عقاب نمکنند،
منته اگر عمل دوم انجام شد، در اينجا ي تعبير خاص آورده و فرموده: وقت عمل دوم انجام شد، دير به آن امتثال

نمگوييم، بله خداوند از باب عنايت اجري به او مدهد، از باب اينه اين عبد انسان است که نسبت به معبودش مطيع است



و لذا عنايتاً اجر اضافهاي به خاطر اين عمل دوم به او مدهد.

فرض بحث اول و دوم را خوب دقت کنيد که در بحث اول قائل به بقاء امر بعد از امتثال اول هستيم، اما در بحث دوم قائل به
عدم بقاء امريم، که وقت اين مصداق را آورد دير امري نيست، ولذا بنا بر چه ملاک عمل دوم را مخواهد انجام دهد؟ لذا

سراغ عقل مرويم که مگويد: تحصيل غرض مولا لازم است، ولو امري از طرف مولا نباشد، اما حت خود ايشان هم تصريح
کرده که مصداق دوم، اسمش امتثال نيست، چون دير امري وجود ندارد و اين مصداق دوم را به اميد اينه خداوند و مولا به

او عنايت زائدهاي داشته باشد انجام مدهد و انجام هم نداد بحث ندارد، اما دير در اينجا عنوان امتثال نيست.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) اين ي بحث اثبات است که بحث مفصل هم دارد که به اين مرسيم، که بعض مثل مرحوم
آخوند(ره) گفتهاند: اين هم از قبيل قسم اول، يعن تبديل الامتثال بالامتثال است، اما امام(ره) فرموده: اين نماز فراداي که خوانده

و بعد هم نماز جماعت مخواند، از قبيل قسم دوم است و اصلا تبديل امتثال به امتثال نيست، البته بحث ديري هم که وجود
دارد اين است که آخوند(ره) بنا بر اين مبنا فرموده: کس که مثلا نماز فرادا خوانده و بعد جماعت منعقد شده، نماز جماعت را

بايد به نيت وجوب بخواند، امام(ره) فرموده: بايد به نيت استحباب بخواند و شاهدي هم از فتاواي فقهاء آورده که بايد به نيت
استحباب بخواند، که اين بحث اثبات است که بعدا به آن مرسيم.

نظر استاد محترم

ل ايجاد کرده، همين لفظ امتثال است، يعنکنيم، آنچه در مسئله مش و فرمايشات خال حال مقداري ذهن خود را از اين مبان
اگر آخوند(ره) هم مگفت: آوردن ي مصداق بعد از مصداق، شايد اين همه اشالات به ايشان وارد نمشد، لذا اصلا بحث را
اينونه بيان کنيم که اگر کس عمل را انجام داده و صدق امتثال هم بر آن مکند، مخواهيم ببينيم که آيا عمل دوم را متواند

انجام دهد يا نه؟

در اينجا اصلا بحث اين نيست که اسم عمل دوم را امتثال بذاريم، که بوييد: در امتثال بايد ي امري باشد. عمده دعوي و
نزاع ها در اين است که از اول الفاظ را در ميان مآورد و همين الفاظ دست و پاي انسان را مبندد.

لذا مخواهم عرض کنم که اين توجه که امام(ره) بيان کرده بسيار دقيق و ظريف است، يعن اصلا ظاهر کلمات بزرگان
همان فرض اول است، که امتثال انجام شده و بوييم که: امر ثابت نشده، حال بوييم که: امتثال دوم انجام شود، که آيا اين

عقلا امان دارد يا نه؟

پس واقع بحث مطلب دوم است و دنبال اين نيستيم که اسم عمل دوم را امتثال بذاريم يا نذاريم، بله مخواهيم ببينيم که آيا
اگر کس عمل را انجام دا،د بعد بين خودش و خدا بويد که: شايد در اين عمل نقصان باشد ولذا مصداق دوم را انجام

مدهم، آيا اين امان دارد يا نه؟

به نظر ما همان طور که امام(ره) در اين فرض بيان کرده، بايد بوييم که: امان دارد و اگر مراد از تبديل امتثال به امتثال اين
باشد، اين نه تنها عقلا ممن است، بله از نظر عقل مطلوبيت هم دارد و در واقع چيزي شبيه باب احتياط مشود که عقل

مگويد: براي اينه موافقت تامه با مول بنيد، بايد احتياط داشته باشيد.

اما اگر مراد از تبديل امتثال به امتثال مطلب اول باشد، امام(ره) اشال کردهاند که امر بلا علة مشود و اين اشال درست
است.



اشال ديري هم ما عرض مکنيم که اگر بنا باشد به امتثال اول امر ساقط نشود، به امتثال دوم هم نبايد ساقط شود، به امتثال
سوم هم نبايد ساقط شود، چون بالأخره چه موقع متوانيد يقين صد در صد پيدا کنيد به اينه غرض مولا حاصل شده است؟ و

اين اصلا ي لغويت در پ دارد که نه به عمل دوم و نه سوم و نه چهارم، که به هيچ کدام از اينها امر نبايد ساقط شود.

آقاي خوئ(ره) هم فرموده: که عقلا محال است و اصفهان(ره)(در متن نهايه) و مرحوم محقق عراق(ره) و عده کثيري از اعلام
و بزرگان، حت از اصوليين ح، عدهي زيادي مگويند که: تبديل امتثال به امتثال عقلا محال است، چون فرض بحث روي

همين است که بر عبارت آخوند(ره) تيه کردند که فرموده: بعد از امتثال بوييم: هنوز امر باق است، که البته اگر در کفايه را
خوب دقت کنيد، ايشان فرموده: امر به ملاک و حقيقتش باق است، که آيا خواسته بويد که: امر به خطابش باق نيست، اما به

ملاکش باق است، مراد ايشان از اين به ملاک و به حقيقت چيست؟ بايد مقداري دقت شود.

ليف را انجام دادم و يقين هم دارم که ذمهي من بريء شده و اگر عملاز ت اما اگر ما بحث را روي واقع ببريم که مصداق
انجام ندهم، در قيامت عقاب نمشوم، اما بين خودم و وجدانم مگويم: مخواهم عمل و مصداق دوم انجام دهم، که اين

مصداق غرض مولا را بيشتر محقق مکند، آيا اين ممن است يا نه؟ که به نظر ما نه تنها ممن است، بله مطلوب هم هست.

اما همانطور که امام(ره) هم بيان کرده، در اين فرض دوم مسئلهي امتثال معنا ندارد و عمل دوم صدق به امتثال نمکند، چون
امتثال در جاي است که امري باشد که آن را امتثال کنيم، اما در اينجا فرض اين است که امري نيست و صدق تبديل هم

نمکند.

 (سؤال و پاسخ استاد محترم) در اين مسائل بحث ما، بحث عقل است و در باب اطاعت و عدم اطاعت مولا، تنها ميداندار
عقل است و عقل حاکم است و بايد ببينيم که عقل چه مگويد؟ حال اگر عمل را انجام دادي و موافقت با امر مولا کردي، آيا
عقل مگويد: دير حق نداري عمل دوم را انجام ده و اگر به عقل بوييم: با عمل دوم غرض مولا را بيشتر استيفاء مکنم،

عقل مگويد که: نمتوان انجام ده؟ از نظر عقل هيچ استحالهاي ندارد، بله نه تنها از نظر عقل مطلوبيت دارد، که رجحان هم
دارد، چون مصداق از مصاديق باب احتياط مشود.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) اصلا فرض اين است که عمل دوم خصوصيت زائدهاي دارد، که غرض مولا را بيشتر تحصيل
مکند، که اين از نظر عقل هيچ اشال ندارد.

نقد و بررس نتهای در کلام مرحوم اصفهان(ره)

نتهاي راجع به فرمايش مرحوم اصفهان(ره) عرض کنيم که ايشان از اينجا شروع کرده که مدار امتثال به اين است که موافقت
با امر باشد يا موجب حصول غرض باشد و بعد بنا بر هر دو فرض بحث کردهاند. اما ادعاي ما در اينجا نسبت به اين فرمايش

اين است که اصلا مدار امتثال غير از موافقت امر چيز ديري نيست، و لذا اگر مولا امري کرد و اصلا غرضش را ندانيم، اگر با
اين امر موافقت کرديم، اين امتثال هست.

اما معناي روشن براي اينه بوييم: امتثال به ملاک حصول غرض است، حال چه غرض قائم به فعل و چه غرض قائم به مولا،
پيدا نرديم.

اگر بوييد که: در اين مثال که بچهي مولا غرق مشود و عبد او را نجات مدهد، که اگر نجات ندهد استحقاق مزمت دارد چه
مگوييد؟ که بحث امتثال هم در آن نيست، بله بحث در اين است که در رابطهي بين اين عبد و مولا، عبد اين حق مولويت را



حس مکند، که حقوق که مولا بر وي دارد را رعايت مکند، مثل احترام که نسبت به مولا مگذارد، که مولا امر نرده که هر
روز صبح در را باز کن و به من سلام کن و دست من را ببوس، اما عبد هر روز صبح دست مولا را مبوسد، که اين براي رعاية

حق مولويت مول است و بين امتثال و رعايت حق مولا خيل فرق است.

اما اينه بوييم: امتثال اصلا در باب غرض مآيد صحيح نيست و از همينجا به مرحوم آخوند(ره) هم اشال وارد است که
ايشان عمل دوم را براي تحصيل غرض اوف، مصداق امتثال قرار داده، اما اين عنوان امتثال را ندارد.

پس در تحقيق مسئله در ي هفته گذشته تمام مبان آقايان در باب تبديل امتثال به امتثال را عرض کرديم و هر چه حرف بود
گفتيم، حال شايد حرفهاي باشد که ضرورت نداشته باشد و خودتان مراجعه بفرماييد.

هذا تمام اللام بحسب مقام ثبوت و حال مقام اثبات آن روايات است که مرحوم آخوند(ره) براي تبديل امتثال به امتثال آورده،
که اين را مراجعه بفرماييد و ببينيد که اثري از باب تبديل امتثال به امتثال هست، يا از همين باب دوم است که امروز بيان

کرديم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


