
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۲۵ اسفند ۱۳۸۶

بحث ظن
جلسه 64 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

خلاصه جلسه گذشته

بحث ما در بيان كلام مرحوم شهيد صدر (رضوان اله عليه) بود و مقداري از كلام ايشان را نقل، و بعض از ملاحظات كه به
ذهن م‌رسيد را عرض كرديم. بيان كرديم ايشان معتقد هستند اين گونه روايات كه فهم قرآن ــ حت فهم ظاهر قرآن ــ را فقط

مختص ائمه معصومين(ع) قرار دادهاند, به احتمال قوي مجعول است و شاهدي كه آورده‌اند, خصوصيات روات اين روايات،
مثل سعد بن طريف و جابر بن يزيد است؛ نتهاي هم كه ايشان روي آن تيه داشتند, اين بود كه تمام روايات از نظر سند

ضعيف است. در ميان اين روايات, ي از روايات مد نظر ايشان, بر حسب آنچه كه در تقريرات بحث اصول ايشان آمده است,
روايت 25 از باب 13 است. روايت  اين است: ــ « وعن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن أبيه عن محمد بن

سنان، عن زيد الشحام قال: دخل قتادة بن دعامة عل أبجعفر (عليه السلام) فقال: يا قتادة أنت فقيه أهل البصرة ؟ فقال:
هذا يزعمون، فقال أبو جعفر (عليه السلام): بلغن أنك تفسر القرآن؟ فقال له قتادة، نعم، فقال له أبوجعفر (عليه السلام): فان
كنت تفسره بعلم فأنت أنت وأنا أسألك ــ إل أن قال أبوجعفر (عليه السلام): ــ ويحك يا قتادة! إن كنت إنما فسرت القرآن من

تلقاء نفسك فقد هلت وأهلت، وإن كنت قد فسرته من الرجال، فقد هلت وأهلت، ويحك يا قتادة! إنما يعرف القرآن من
خوطب به. » ــ زيد شحام م‌گويد: قتاده بر امام باقر(ع) وارد شد؛ امام(ع) به قتاده فرمودند: تو فقيه اهل بصره هست؟

و او گفت اين گونه گمان مکنند؛ بعد سؤال كردند: آيا تو قرآن را تفسير مكن؟ عرض كرد: بل، بعد فرمودند: اگر از پيش
خودت يا ديران قرآن را تفسير مکن, به تحقيق هلاک مشوي و ديران را به هلاکت ماندازي؛ همانا قرآن را مخاطبينش

مفهمند. « إنّما يعرف القرآن من خوطب به ». اما سند اين روايت معتبر بوده و روايت, روايت صحيح السند است.

آن خصوصيات كه در سعد بن طريف و جابر بن يزيد در كتب رجال نقل م‌كنند كه اينها مردم را از ظاهر شريعت دور
م‌كردند و دين را براي مردم, خيل معقّد جلوه م‌دادند, در مورد زيد شحام نيست. به هر حال, آن خصوصيات كه مرحوم

شهيد صدر بيان كردند, در مورد زيد شحام وجود ندارد. اساساً در جلسه قبل نيز عرض كرديم اين روايات هم تواتر اجمال دارد
و هم تواتر معنوي؛ منتها عبارت « إنّما يعرف القرآن من خوطب به » را بايد به اين صورت معنا کنيم که منظور تفسير قرآن
است و نه حمل الفاظ قرآن بر ظاهرشان؛ که حمل لفظ بر ظاهر را نوع مردم كه آشناي به لسان هستند, م‌دانند؛ و اين عنوان

تفسير را ندارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


طايفه دوم از روايات در کلام مرحوم شهيد صدر

اما ادامه کلام مرحوم شهيد صدر؛ ايشان فرمودند روايات كه اخباريها براي نف حجيت ظواهر قرآن استدلال كرده‌اند, سه
طايفه هستند. طايفه اول همين روايات بود كه دلالت دارد بر اين كه غير از ائمه معصومين(ع), هيچ كس حت ظواهر قرآن را

نم‌فهمد كه جوابش داده شد.

اما طايفه دوم م‌فرمايند: روايات داريم دال بر اين كه در استنباط احام شرعيه علاوه بر قرآن بايد سراغ ائمه معصومين(ع)
رفت؛ و نه مکنند که شخص در استنباط بخواهد مستقلا قرآن را مورد استنباط قرار دهد. مگويند که بايد سراغ ائمه

معصومين(ع) رفت، از باب اينه آنها ناسخ و منسوخ، محم و متشابه، عام و خاص را م‌دانند، خصوصيات و شأن نزول
آيات را وارد هستند. ايشان م‌فرمايد: اين روايات متفق عليه بين اخباريها و اصولهاست و هر دو گروه آنها را قبول دارند؛

اصول هم م‌گويد: فقيه در استنباط احام، حق ندارد مستقلا و فقط به كتاب اله تمسك كند، بله بايد فحص كند و ببيند آيا در
مورد اختلاف نيست؛ هم اصول فرمايد: اين طايفه از روايات، اصلا‌دي وجود دارد يا خير؟ لذا، مروايات، مخصص و مقي

قبول دارد و هم اخباري.

طايفه سوم از روايات در کلام مرحوم شهيد صدر

مهم و عمده طايفه سوم است؛ طايفه سوم روايات است كه از تفسير قرآن به رأي نه م‌كند؛ دلالت دارند بر اين که: « من فسر
القرآن برأيه فليتبوأ مقعده من النار »؛ و اخباريها گفته‌اند: حمل لفظ بر ظاهر نيز از مصاديق تفسير به رأي است. اين روايات
دسته سوم كه مرحوم آخوند هم بيان كردند و ديران هم جواب داده‌اند؛ ــ واگر در ذهن شريفتان باشد ــ ما نيز از کلام مرحوم
آخوند چند جواب داديم؟ سه جواب ذكر كرديم؛ جواب اول و دوم که در غالب كلمات اصوليين آمده و مورد قبول واقع شده

است.
جواب اول اين است كه تفسير عبارت است از «كشف القناع» و حمل اللفظ بر ظاهر، قناع ندارد كه بوييم تفسير است.

جواب دوم اين بود كه بر فرض حمل لفظ بر ظاهر عنوان تفسير را داشته باد، تفسير به رأي نيست؛ تفسير به رأي يعن كس بيايد
لفظ را بر غير ظاهرش حمل كند؛ و يا لفظ مجمل را بر ي از محتملاتش بدون مرجح و شاهد و قرينه حمل کند. نتها‌ي كه

مرحوم شهيد صدر (رضوان اله عليه) دارد، اين است كه در هر دو تا از اين جوابها مناقشه است.

مناقشه شهيد صدر در جواب اول:
م‌فرمايند اينطور نيست كه حمل لفظ بر ظاهر هميشه غير مقنع باشد. بله، در غالب موارد معنا و موضوعله لفظ روشن است و

لفظ را بر همان معنا حمل مکنيم، اينجا حجاب نيست و صدق تفسير نم‌كند؛ اما ‌فرمايند در ظهورات تصوريه، در ظهورات
لغويه، گاه معناي ظاهر پوشيده است و درست معلوم نيست که معناي ظاهر چيست؟

م‌فرمايند: راه‌هاي كه اصوليين براي تشخيص ظهور ذكر كردند مانند: تبادر، صحت حمل، عدم صحت سلب، و... براي اين
است که بفهميم معناي ظاهر چيست. پس، در بعض از موارد، ظهورات تصوريه پوشيده است. همچنين در ظهورات تصديقيه،
م‌فرمايند: اينطور نيست كه در همه موارد ظهور لفظ و جمله نسبت به معنا روشن باشد؛ همين آيه شريفه « هو الَّذِي انْزل علَيكَ
الْتَاب منْه ايات محمات هن ام الْتَابِ واخَر متَشَابِهات ... » راجع به اينه مراد از « هن ام الْتَابِ » چيست؟ بحث زيادي

وجود دارد و احتمالات بسياري در آن هست. پس، ما قبول داريم كه حمل لفظ بر ظاهر تفسير نيست، اما اين در همه جا نيست.
ايشان بعد از اين اشال، سه راه حل براي جواب از روايات طايفه سوم ارائه م‌دهند كه آنها را عرض م‌كنيم.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=7


اشال استاد بر کلام مرحوم شهيد صدر در مورد اشال به مرحوم آخوند

اما اشال كه ايشان بر مثل مرحوم آخوند دارند، به نظر ما اشال واردي نيست. اگر كس عارف به لغت نباشد، مثلا فارس
است و براي فهميدن معناي لفظ بايد سراغ کتاب لغت برود و يا از چند نفر سؤال کند، آيا اينجا م‌توانيم بوييم اين لفظ نسبت

به معنايش حجاب دارد؟ به  عبارت دير، نتها‌ي كه به عنوان مناقشه بر فرمايش ايشان داريم، اين است که مقنع بودن يا كشف
الحجاب در جاي است كه خود لفظ يا خود جمله به حسب خودش و ذاتاً حجاب داشته باشد؛ كلمه «صعيد» در « فَتَيمموا

صعيدًا » معنايش را نم‌دانيد چيست، اما اين ف نفسه مقنع نيست؛ يا كس كه اصلا لغت عرب را بلد نيست، بايد برود لغت را
ببيند و يا سؤال كند، نسبت به او كه عارف به لسان نيست، قناع و حجاب وجود دارد، ول اين کشف اين قناع را تفسير

نمگويند؛ تفسير يعن كشف القناع عن القناع الموجود ف الآية بحسب ذاتها.

در باب حمل لفظ بر ظاهر يا فهميدن ظهورات اصلا اختلاف پيدا نم‌شود؛ بالاخره م‌فهمند كه معناي «صعيد» تراب خالص
است؛ اما در باب تفسير، ممن است به ده صورت كشف القناع شود. بنابراين، اين كه ايشان م‌فرمايند: ما در غالب ظهورات

تصوريه و تصديق قبول ‌داريم که قناع نيست اما در بعض از آنها قناع است؛ اينونه نيست و اگر در آن بعض هم قناع و
حجاب باشد، حجاب بالعرض است؛ يعن شخص وارد و عارف به لغت عرب نيست؛ و با مراجعه معنا را بدست مآورد. دقت
كنيد! اين نقض ما، نقض خيل خوب است؛ كس كه عارف به يك كلمه از لغات عرب هم نيست، بايد بوييم تمام قرآن براي او

مقنع است! در حال كه چنين چيزي نيست. لذا، به نظر ما، جواب اول و دوم مرحوم آخوند درست است.

پاسخ شهيد صدر از طايفه سوم روايات

خود ايشان بعد از اينه جواب مرحوم آخوند را نپذيرفته، سه جواب ذكر كرده‌اند. جواب اول، م‌فرمايند: به نظر ما، «رأي» در
روايات «من فسر القرآن برأيه» مراد معناي لغوي آن ــ يعن نظر ــ نيست؛ بله اگر كس ادعا كند مراد معناي اصطلاحاش
است، گزاف نفته است. م‌گوييم معناي اصطلاح «رأي» چيست؟ م‌فرمايد: در عصر صادقين(ع) مدرسه‌اي در ميان اهل

سنت بنام مدرسة الرأي بوده كه در استنباط احام و در تفسير قرآن، در مقابل ائمه معصومين(ع) از آن مدرسه استفاده
م‌كردند؛ «رأي» گاه قياس است، گاه مصالح مرسله است، گاه استحسان است.

اشال استاد به جواب اول:
نقض مهم که جواب اول دارد، اين است كه تعبير « من فسر القرآن برأيه » در روايات وارده‌ي از پيامبر(ص) نيز هست؛ اگر
« من فسر القرآن برأيه » فقط در روايات صادقين(ع) بود، بعيد نبود بوييم نظر ايشان صحيح است؛ در حال كه اين تعبير از

پيامبر(ص) نيز صادر شده است و حال آن که مدرسة الرأي در زمان پيامبر(ص) نبود. اين نقض مهم، جواب اول ايشان را
بطور كل از بين م‌برد. علاوه بر اينه اين جواب، مناقشات ديري هم دارد.

جواب دوم شهيد صدر:
ايشان در جواب دوم م‌فرمايند: اطلاق، صلاحيت اثبات يا نف حم شرع را در جاي كه حم، حم شرع تعبدي باشد،
دارد. چرا ايشان بحث اطلاق را در اينجا پيش كشيده است؟ براي اينه اخباري‌ها م‌گويند روايات «من فسر القرآن برأيه»

اطلاق دارد؛ و شامل حمل مجمل عل احد محتملاته، حمل لفظ بر غير ظاهرش و حمل لفظ بر ظاهرش م‌شود. اطلاق هرسه
مورد را م‌گيرد. و اين اطلاق مآيد جلوي سيره عقلائيه را مگيرد ــ سيره عقلائ بر حجيت ظواهر كه مگويد هر ظاهري

هرچند ظاهر قرآن، حجت است. ــ يعن م‌خواهند بويند اطلاق، م‌شود رادع؛ چون سيره عقلائيه زمان حجيت دارد كه ردع
شرع نداشته باشد.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=43
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=43
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=43


حال، همه فرمايش ايشان در جواب دوم اين است که اطلاق م‌تواند اثبات يا نف حم شرع كند در جاي كه حم تعبدي
باشد؛ اما براي نف يك حم فطري عقلائ جبل ــ كه عمل به ظواهر يك امر فطري جبل عقلائ است ــ اطلاق نم‌تواند رادع
باشد. مفرمايد: ردع براي اين است که شارع يك غرض خيل مهم دارد و روش عقلا بر خلاف آن غرض است؛ ردع براي

تحفظ بر غرض مولاست؛ يا به تعبير ايشان، الردع بملاك التحفظ عل الغرض.

م‌فرمايند: حال كه ردع ملاك تحفظ بر غرض است، بايد خيل قوي باشد؛ بايد استحامش به اندازه استحام اين سيره باشد؛
يك سيره‌ي قويه‌ي عقلائيه را نم‌شود با يك اطلاق رد كرد؛ بله شارع بايد با تصريح در مقابل آن بايستد. كما اينه شارع براي

تحريم ربا تصريح مکند که « حرم الربا ». جواب دوم ايشان انصافاً جواب خوب است. البته ما قبلا فرمايش ايشان را نديده
خيل ته رسيده بوديم. يعنبوديم و با اين حال، در بحث اجتهاد و تقليد، در فقه، كه شش سال پيش بيان کرديم، آنجا به اين ن
روشن است كه اگر يك چيزي بخواهد رادع باشد، بايد در قوت به اندازه همان باشد؛ يك چيز ضعيف نم‌تواند رادع امر قوي

باشد.

جواب سوم شهيد صدر:

ايشان در جواب سوم م‌فرمايند: اصلا ما براي حجيت ظواهر قرآن به سيره متشرعه تمسك م‌كنيم. از صدر اسلام تا اين زمان
ما، علما و مردم به ظواهر قرآن عمل كردهاند؛ و اگر واقعاً مورد انار يا مورد ترديد بود، بايد از ائمه(ع) سؤال م‌كردند كه آيا

م‌شود به ظاهر قرآن عمل كرد يا نه؟ اما يك مورد هم نداريم كه در زمان ائمه(ع)، چنين سؤال مطرح شده باشد؛ براي اينه شك
نداشتند عمل به ظواهر قرآن اشال ندارد.

تشيك در حجيت ظواهر قرآن مربوط به همين سالهاي اخير و در مورد اخباري‌هاست. پس، سيره متشرعه بر اين است و اين
نياز به تأييد ندارد و فقط بايد متصل به زمان معصوم باشد. ايشان م‌فرمايند: اگر كس بويد روايات نه از تفسير به رأي،

اطلاق دارد؛ م‌گوييم سيره متشرعه آنها و اطلاق آنها را تقييد مزند.

اين هم جواب بسيار متين و خوب است. اينجا، دليل پنجم اخباري‌ها را بررس كرديم؛ دليل ششم که از ادله مهم عدم حجيت
ظواهر قرآن هست، مسئله تحريف است كه آن را ان شاء اله بعد از تعطيلات نوروز، روز شنبه 17 فروردين، بيان خواهيم کرد.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275

