
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۲۲ اسفند ۱۳۸۶

کتاب البیع
جلسه 63 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ادامه بحث و بررس کلام مرحوم شهيد صدر

عرض كرديم مرحوم شهيد صدر (رضوان اله عليه) فرمودند: روايات كه ظهور دارد غير از ائمه معصومين(ع) كس قرآن را
نم‌فهمد، يا بايد بوييم مجعول است و يا بايد آنها را توجيه کرده و بر خلاف ظاهر حملشان كنيم. و فرمودند: اين روايات،

هرچند از نظر دلالت تام هستند، اما از نظر سند، هيچ كدام داراي سند صحيح نيستند؛ و اگر دو نته را در اينجا ضميمه كنيم،
اين مطلب روشن م‌شود كه اين روايات عنوان روايات مجعول را دارد.

يك نته‌‌اش را ديروز شروع كرديم كه اگر حال روات را بررس كنيم، معلوم مشود که روات مذکور در اسناد اين روايات داراي
خصوصيات بودند که مخواستند مردم را از ظواهر شرع دور کرده و مسائل و مطالب را منحصر به خودشان كنند. در مورد

سعد بن طريف گفتيم. اما جابر بن يزيد، مرحوم شهيد صدر مفرمايد: او نيز مانند سعد است. اين شخص در روايت 41 در
سند جابر بن يزيد قرار دارد. جابر در روايت گفته است: «دخلت عل الباقر(ع) و أنا شاب فاعطان كتاباً للحفظ عندي و كتاباً

آخر لحديث الناس به»، م‌گويد: خدمت امام باقر(ع) رسيدم در حال كه جوان بودم، امام(ع) دو كتاب به من دادند که يك
كتاب را پيش خودم نهداري كنم و ديري كتاب که احاديث آن را براي مردم بخوانم.

اين چه معنا دارد که بوئيم امام(ع) به او دو کتاب داده است! ممن بوده که امام(ع) معارف را براي بعض از خواص
اصحابشان بيان کنند، اما اين که آن را ضمن ي کتاب به راوي بدهند، معنا ندارد؛ بالاخره بعد از اين که او از دنيا مرود،

تليف اين احاديث چه مشود؟

نسبت به آينده اين كتاب چه مشود؟ چنين چيزي معنا ندارد. مرحوم والد مارضوان اله عليه در ي از بحثهايشان در
بررس سند فقه الرضا م‌فرمودند: دأب ائمه معصومين(ع) اين نبوده که چيزي را به عنوان كتاب بنويسند؛ البته موارد و

رساله‌هاي مثلا از امام صادق در باب ارث و... داريم، اما دأب ائمه(ع) چنين نبوده که چيزي را ابتدائاً به عنوان کتاب بنويسند
و آن را در اختيار روات قرار دهند. اين مطلب بسيار مهم است که نتههاي زيادي از آن قابل استفاده است و شايد ي علت

اين امر آن باشد که کتاب قابل کم و زيادکردن است و در نسخه برداري در آن دست برده شود.

همينطور جابر بن يزيد در جاي ديري گفته است: «الامام(ع) حدثن بسبعين ألف حديث، ــ امام(ع) هفتادهزار حديث به من ياد
ويم. در مورد اين حرف، اولابأن أحدث به ــ و به من اجازه نداده است كه اين هفتاد هزار حديث را ب داده است ــ ولم يأذن ل

اين عدد عددي است که اگر ما تمام روايات را جمع كنيم به پنجاه هزار حديث نم‌‌رسد، واين که يك نفر هفتاد هزار حديث از
امام(ع) شنيده باشد، عادتاً چنين چيزي نم‌شود؛ بر فرض هم که شده باشد، اين که امام(ع) فرموده باشد حق نداري آنها را به

کس بوئ استبعاد دارد؛ و ثالثاً مگويد: من مرفتم و اين احاديث را براي چاه مگفتم!

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اين حرف چه معنا دارد؟ مرحوم آقاي صدر فرموده‌‌اند: اگر در اين سنخ از روايات دقت كنيم، ظن قوي پيدا م‌كنيم كه چنين
افرادي م‌خواستند ابواب معرفت را ببندند و دين را براي خودشان احتار كنند ـ و جعل الاسلام أمراً عجيباً لا يصل اليه الا من

كان مثله من الناس ـ اسلام را يك چيز خيل عجيب و غريب جلوه دهند كه فقط بعض از افراد بتوانند به آن برسند. سپس،
م‌فرمايند: ـ فبحساب الاحتمالات ـ روي مبناي حساب احتمالات ـ يحصل الظن القوي بذب هذه الروايات ـ ظن قوي پيدا

م‌كنيم که اين روايات مجعول هستند، و اين روات، روش غير از روش زراره و محمد بن مسلم و ... داشته‌اند.

امثال زراره كه به ائمه(ع) بيشتر از ديران نزديك بودند، چرا چنين مطالب را نقل نمکنند؟ اينها مسل داشتند كه ايشان
اسمش را چنين عنوان مکند: تعقيد المطالب المطالب و تأويل القضايا الدينية بما لا يناسب ذوق اولئك السلف الصالح ـ اين

افراد مطالب دين را طوري تأويل م‌كردند كه سلف صالح آنها را قبول نداشتند و با ذوق سلف صالح سازگاري نداشت. بعد در
آخر م‌فرمايند: از اين جهت، در هر روايت بايد تاريخ راويهاي آن را بررس كنيم که در چه زمان به دنيا آمده است، در چه

محيط بوده، افارش چه بوده و اين راوي معمولا چه نوع روايات را نقل م‌كند؛ اگر ديديم خودش آدم غير عادي است و
معمولا هم روايات غير عادي نقل م‌كند، مثل روايت كه ديروز گفتم ــ كه فحشاء و منر را به معناي رجل نقل کرده است ـ در
اين صورت، روايات اين راوي از درجه اعتبار ساقط است. تا اينجا نته اول ايشان تمام م‌شود؛ اما قبل از اينه نته دوم  را

ذكر كنيم، چند نته را به عنوان ملاحظه در کلام شهيد صدر ذکر کنيم.

مناقشه استاد محترم در نته اول کلام مرحوم شهيد صدر

اولين ملاحظه اين است كه ايشان فرمودند وقت اين روايات ضعيف السند است و ما شك در ردع م‌كنيم، استصحاب عدم
ردع را جاري م‌كنيم. اشال ما اين است كه نيازي به استصحاب عدم ردع نيست؛ زيرا، بناي عقلا بر حجيت ظواهر را داريم و

همين مقدار كه رادع احراز نشد، کفايت مکند که آن بناي عقلا به قوت خودش باق بماند؛ و دير لازم نيست كه به اين بناي
عقلا، استصحاب عدم ردع را ضميمه كنيم.

اشال دوم اين است كه ما در اينجا حدود هشتاد و دو روايت داريم که برخ از آنها داراي سند معتبر هستند؛ درست است
شايد غالب اين روايات ضعيف السند باشند، اما سند بعض از روايات صحيح است و همين مقدار کاف است؛ ثانياً بر فرض

که تمام اين روايات ضعيف السند باشند، اگر روات تمام آنها از قبيل جابر بن يزيد و سعد بن طريف بود، اين فرمايش شما
درست است و علم به کذب آنها پيدا مکنيم؛ اما اين روايات كه به فرمايش شما ضعيف هستند، داراي روات مختلف هستند و

در اين صورت، براي ما تواتر اجمال م‌آورد که بوئيم بعض از اين روايات از امام(ع) صادر شده است؛ مثلا روايت « ليس
ش‌ء أبعد من عقول الرجال من تفسير القرآن »، اين تعبير شايد در حدود هشت روايت ذکر شده باشد و از اينجا اجالا علم پيدا

مکنيم که بالاخره اين تعبير از امام(ع) صادر شده است.

بنابراين، يك تواتر اجمال وجود دارد و همچنين م‌توانيم ادعاي تواتر معنوي كنيم در اين زمينه؛ لذا، حالا که نمتوانيم به ظاهر
اين روايات اخذ کنيم، آنها را توجيه کنيم؛ بوييم « إنما يعرف القرآن من خوطب به » معنايش اين نيست كه « يعرف ظواهر

القرآن من خوطب به »؛ مردم عادي نيز ظواهر قرآن را م‌دانند و مفهمند؛ پس منظور اين است که باطن و حقيقت قرآن  را
اين بزرگان مفهمند. ما بايد چنين توجيه براي اين روايات داشته باشيم و نم‌توانيم بوييم همه 82 روايت را يك مرتبه و بطور

كل از درجه اعتبار ساقط است.

من قبلا هم عرض كردم که ما بايد واقعاً در رجال دقت داشته باشيم، اما گاه يك اظهار نظر رجال، يك كتاب پر از حديث را از
اعتبار م‌اندازد و از دائره حجيت خال مکند؛ احاديث كه معلوم است مضمون آنها از غير امام معصوم(ع) صادر نم‌شود.



حديث « أما من كان من الفقهاء صائناً لنفسه حافظاً لدينه مخالفاً لهواه مطيعاً لأمر مولاه فللعوام أن يقلدوه » در ي از
کتابهاي که نقل شده است، تفسير منسوب به امام عسري(ع) است؛ حالا در اين كه آيا اين تفسير منسوب به امام عسري(ع)

درست است يا نه؟ عده‌اي مثل مرحوم مجلس اصرار دارند که همه روايات آن معتبر است و عده ديري از رجاليين مثل
ابنغضائري و مرحوم علامه م‌گويند تمام رواياتش از اعتبار ساقط است؛ نم‌شود با کتاب که چنين حديث در آن وجود دارد،

اينونه برخورد کرد.

مرحوم شيخ انصاري ــ اگر يادتان باشد ــ در رسائل هنام که اين حديث را نقل مکند، مگويد: اين روايت را از كتاب كه
منسوب به امام عسري(ع) است نقل م‌كنيم، اما آثار صدق از روايت پيداست؛ يعن ما بايد جاي هم كه سند روايت اعتبار

ندارد، اما متن مورد اطمينان و وثوق دارد، که انسان به صدور آن اطمينان پيدا مکند، به آن روايت اخذ کنيم. بنابراين، نه بايد
خيل راه افراط را رفت و نه راه تفريط را رفت؛ روايت كه قابل اخذ است، حت اگر ظاهرش را هم نم‌فهميم، بايد آن را گرفت و

علمش را به اهلش برگرداند.

بايد اين چنين باشيم؛ البته نم‌خواهم بويم آنچه كه ديران هم گفتند مثل اينه «الفحشاء رجل» آنها هم درست است؛ نه، چنين
نيست؛ اما اگر در روايت آمد که «ليلة القدر فاطمة(س)» و ما نفهميديم که منظور چيست، حق نداريم که آن را از اعتبار ساقط

کنيم و بوئيم مجعول است؛ لين با تمام اين حرفها، بعض از روايات مجعوله داخل در اينونه روايات قرار گرفته است که
بايد آنها را کنار گذاشت.

اينها ملاحظات مربوط به قسمت اول بود؛ قسمت دوم را روز شنبه انشاءاله عرض م‌كنيم. والسلام.


