
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۲۱ اسفند ۱۳۸۶

بحث ظن
جلسه 62 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

مناقشه در جواب سوم مرحوم آخوند

جواب مرحوم آخوند از دليل پنجم را ملاحظه فرموديد؛ نتها‌ي كه در اينجا به عنوان مناقشه‌ي در جواب سوم ايشان به ذهن
م‌رسد، اين است كه ايشان فرمودند اگر بپذيريم روايات ناهيه‌ي از تفسير به رأي قرآن شامل موردي كه لفظ يا آيه‌اي بر

ظاهرش حمل شود نيز مشود، مقتضاي جمع بين اين طايفه از روايات و طوايف دير که مگويند عمل به قرآن اشال ندارد و
جايز است، اين مشود که بوئيم اين مورد که لفظ بر ظاهرش حمل شود، از اين دسته روايات خارج است.

به عبارت ساده ‌تر، مرحوم آخوند فرمودند بين اينها نسبت عموم و خصوص مطلق است؛ روايات تفسير به رأي اطلاق و
عموميت دارد، و اين روايات مخصص آن است. اما آنچه كه به عنوان مناقشه به ذهن م‌رسد، اين است كه اصلا روايات تفسير

به رأي قابليت تخصيص ندارد،و  لسانش آب از تخصيص است. « من فسر القرآن برأيه... » ظهور در اين دارد كه هر چيزي
كه عنوان تفسير به رأي دارد، به هيچ وجه مورد پذيرش شارع نيست. بنابراين، بايد همان جواب اول يا جواب دوم را مطرح

تفسير نيست، چون تفسير كشف القناع است و ظاهر پوشيده نيست تا كشف القناع وييم حمل لفظ بر ظاهر اولاكنيم و ب
بخواهيم داشته باشيم؛ و ثانياً اگر هم تفسير باشد، عنوان تفسير به رأي را ندارد.

کلام مرحوم شهيد صدر

بعد از بررس كلام مرحوم آخوند، نوبت به کلام مرحوم شهيد صدر مرسد که كلام نسبتاً مفصل هست. ايشان در صفحه 228
به بعد از جزء دوم من القسم الثان کتاب مباحث الاصول فرموده‌اند: ما وقت اين روايات را ملاحظه م‌كنيم، معلوم مشود که
اين روايات، سه طايفه است؛ طايفه اول روايات  است که بر حسب ظاهر دلالت دارد بر اين كه اصلا غير از ائمه معصومين(ع)
كس ديري نم‌تواند قرآن را بفهمد؛ طايفه دوم روايات است كه دلالت مکند انسان در استنباط از قرآن، مستقلا نم‌تواند عمل

كند و بايد به ائمه معصومين(ع) رجوع شود که به عنوان احد الثقلين در فهم حم خدا و دين خدا هستند. پس، طايفه دوم
نم‌گويد ديران هيچ چيزي از قرآن نم‌فهمند؛ و طايفه سوم هم روايات است كه دلالت بر نه از تفسير به رأي دارد.

در مورد طايفه اول، ايشان م‌فرمايند: روايات هستند كه در كتاب القضاء در ابواب صفات القاض، باب 13 از کتاب وسائل
الشيعه ذکر شدهاند و ايشان به هفت حديث اشاره كرده‌اند؛ حديث 25، 74، 73، 69، 64، 41، 38؛ ايشان م‌فرمايند اين هفت

حديث كه ما بيان كرديم ظهور اولشان در اين است كه هيچ گروه و شخص صلاحيت فهم قرآن را ندارد مر ائمه
معصومين(ع). مثلا در حديث 25 زيد شحام نقل م‌كند که: «قال: دخل قتادة بن دعامة عل أبجعفر(عليه السلام) فقال: يا

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


قتادة أنت فقيه أهل البصرة ؟ فقال: هذا يزعمون، فقال أبوجعفر (عليه السلام): بلغن أنك تفسر القرآن؟ فقال له قتادة: نعم،
فقال له أبوجعفر (عليه السلام): فان كنت تفسره بعلم فأنت أنت وأنا أسألك ـ إل أن قال أبوجعفر (عليه السلام): ـ ويحك يا
قتادة! إن كنت إنما فسرت القرآن من تلقاء نفسك فقد هلت و أهلت، و إن كنت قد فسرته من الرجال، فقد هلت وأهلت،

ويحك يا قتادة! إنما يعرف القرآن من خوطب به ».

اين روايت است که در آن، تعبير معروف «إنّما يعرف القرآن من خوطب به» ذکر شده است. ويا در حديث 38 كه آنجا هم يك
حديث مفصل است از معل بن خنيس آمده است: ــــ « أحمد بن محمد بن خالد البرق ف(المحاسن) عن الحسن بن عل بن

فضال، عن ثعلبة بن ميمون، عمن حدثه، عن المعل بن خنيس، قال: قال أبوعبداله (عليه السلام) ف رسالة: فأما ما سألت عن
القرآن، فذلك أيضا من خطراتك المتفاوتة المختلفة، لأن القرآن ليس عل ما ذكرت وكل ما سمعت فمعناه (عل) غير ما ذهبت

إليه، وإنما القرآن أمثال لقوم يعلمون دون غيرهم، ولقوم يتلونه حق تلاوته، وهم الذين يؤمنون به ويعرفونه، وأما غيرهم فما أشد
إشاله عليهم، وأبعده من مذاهب قلوبهم، ولذلك قال رسول اله (صل اله عليه وآله): (إنه) ليس ش أبعد من قلوب الرجال

من تفسير القرآن، وف ذلك تحير الخلائق أجمعون إلا من شاء اله، وإنما أراد اله بتعميته ف ذلك أن ينتهوا إل بابه وصراطه،
وأن يعبدوه، وينتهوا ف قوله إل طاعة القوام بتابه، والناطقين عن أمره، وأن يستنبطوا ما احتاجوا إليه من ذلك عنهم، لا عن
أنفسهم، ثم قال: (ولو ردوه إل الرسول وإل اول الامر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم) فأما عن غيرهم فليس يعلم ذلك أبدا،
ولا يوجد، وقد علمت أنه لا يستقيم أن يون الخلق كلهم ولاة الأمر، لأنهم لا يجدون من يأتمرون عليه ومن يبلغونه أمر اله ونهيه،

ه وإياك وإياك وتلاوة القرآن برأيك، فان الناس غير مشتركين فه الولاة خواص ليقتدى بهم، فافهم ذلك إن شاء الفجعل ال
علمه، كاشتراكهم فيما سواه من الأمور، ولا قادرين عل تأويله، إلا من حده وبابه الذي جعله اله له فافهم إن شاء اله، واطلب
الأمر من مانه تجده إن شاء اله» ــــــ در اين روايت امام(ع) تعبير خيل مهم را بيان م‌فرمايند که پيامبر(ص) فرمود: « ليس
ش أبعد من قلوب الرجال من تفسير القرآن »؛ مسئله تفسير قرآن خيل مهم و خيل مشل است و در همين تفسير قرآن است

كه همه خلائق متحير شدند مر كس كه خداوند اراده كرده است. خلاصه روايت ظهور در اين دارد كه فهم قرآن براي اشخاص
معين هست و بايد از بابش وارد شد. حضرت در اين روايت سه مرتبه نسبت به معل بن خنيس «فافهم» دارد و اين تأکيد براي

همين معناست که تنها راه فهم قرآن از طريق ائمه معصومين(ع) است.
باز در حديث 41 ـ كه من سندش را براي اختصار نم‌خوانم ـ امام باقر(ع) به جابر بن يزيد مگويد: « عن جابر بن يزيد قال:

سألت أبا جعفر(عليه السلام) عن ش من التفسير فأجابن ثم سألته عنه ثانية فأجابن بجواب آخر فقلت: كنت أجبتن ف هذه
المسألة بجواب غير هذا، فقال: يا جابر! إن للقرآن بطنا [وللبطن بطنا] وله ظهر، وللظهر ظهر، يا جابر! وليس ش أبعد من

عقول الرجال من تفسير القرآن، وإن الآية يون أولها ف ش وآخرها ف ش، وهو كلام متصل متصرف عل وجوه »؛ در اين
روايت نيز امام باقر(ع) همان تعبير پيامبر(ص) را ذکر مکند که «ليس ش أبعد من قلوب الرجال من تفسير القرآن»، و

متوان استفاده کرد مشل‌ترين چيزي كه فهمش بسيار دشوار و مشل است، تفسير قرآن است.

اما نتهاي كه در اينجا هست اين که در اصول، در بحث اين كه آيا سياق قرينيت دارد يا نه، گفتيم اگر سياق در جاهاي دير در
كلام متلمين و ... قرينيت هم داشته باشد، اما در قرآن سياق قرينيت ندارد؛ براي اينه قرآن آيه قبلش در يك موردي است و آيه

بعد در مورد ديري است، و آيه وسط هم ممن است در مورد سوم باشد.

حال، در اينجا امام باقر(ع) تصريح فرمودند که م‌فرمايند « وإن الآية يون أولها ف ش وآخرها ف ش، وهو كلام متصل
متصرف عل وجوه »، ي آيه قرآن ابتداي آن در موضوع است و انتهايش در موضوع ديري آمده است و در حال که کلام
متصل است، اما احتمالات متعددي در آن داده مشود. در حديث 61 اين باب نيز آمده است: « وعنه (عليه السلام) ف قوله:

(ولو ردوه إل الرسول وإل اول الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم) قال: هم الأئمة المعصومون (عليهم السلام) ».
«الذين يستنبطون» ذکر شده در اين آيه را به ائمه معصومين(ع) تفسير کردهاند. و باز در حديث 69 دارد: « و عن عبد الرحمن
بن الحجاج قال: سمعت أباعبداله (عليه السلام) يقول: ليس ش أبعد من عقول الرجال عن القرآن ». که در حديث 73 و 74



نيز اين تعبير وجود دارد.

مرحوم آقاي صدر(رض) ـ که فقط ايشان متذکر و متعرض اين مطلب شده است ـ م‌فرمايند: اين روايات از نظر دلالت تام
است، منتها تمام آنها از نظر سند ضعيف است و تام نيستند. ــ توجه داشته باشيد که بحث اصل از دست نرود و گم نشود ـ

مرحوم آخوند و اصوليين، اولين و مهمترين دليل براي حجيت ظواهر مطلقا ـ چه ظواهر قرآن و چه ظواهر كلمات ديران ـ را
مگفتند بناي عقلاست؛ و بناي عقلا م‌گويد خداوند تبارك و تعال هم اگر كلامش ظهور در معناي دارد، حجيت دارد.

حال، اگر روايت بخواهد در مقابل اين بناي عقلا بايستد و آن را بهم بزند، بايد روايت تام السندي باشد؛ و چون اين روايات از
نظر سند تام نيستند، نتيجتاً ما شك م‌كنيم که آيا صلاحيت ردع را دارند يا نه، عدم رادعيت را استصحاب م‌كنيم. لذا، ايشان
تقريباً اينجا مسئله را تمام م‌كنند و م‌فرمايند: اين روايات از نظر صناعت استدلال، صلاحيت رادعيت را ندارند. منتها بعد

م‌فرمايند: در اينجا دو نته دير وجود دارد که اگر آنها را به اين مطلب ضميمه كنيد، به اين نتيجه م‌رسيد كه يا اين روايات
مجعول هستند و يا بايد معناي ديري براي آنها ذکر کرد.

اما آن دو نته؛
نته اول اين است كه اگر خصوصيات و حالات روات مذکور در اسناد اين روايات را مورد مطالعه و بررس قرار دهيد،
م‌بينيد که يك جهت مشترك بين اينها وجود دارد كه بين آن جهت مشترك و متن اين روايات، يك سنخيت وجود دارد.

م‌فرمايند: روات كه در سند اين روايات قرار گرفته ‌اند، افرادي بودند كه م‌خواستند دين و فهم دين را منحصر به خودشان
كنند و مردم را از ظواهر دين دور كنند، حت م‌خواستند مردم را به يك امور باطن تشويق كنند تا خيل كاري به ظواهر دين

نداشته باشند.

سپس ايشان دو نفر را نام مبرند، ي سعد بن طريف كه در سند حديث 64 قرار دارد و شخص است که آيه شريفه 45 سوره
عنبوت « اتْل ما اوح الَيكَ من الْتَابِ واقم الصَةَ انَّ الصَةَ تَنْه عن الْفَحشَاء والْمنْرِ ولَذِكر اله اكبر واله يعلَم ما
تَصنَعونَ » را م‌گويد: « الفحشاء رجل و المنر رجل آخر وإن الصلاة تتلّم » که آيه را به يك امر بسيار مخالف با ظاهر

تفسير کرده است و يا آيه 102 سوره صافات « فَلَما بلَغَ معه السع قَال يا بنَ انّ ارى ف الْمنَام انّ اذْبحكَ فَانْظُر ماذَا تَرى
قَال يا ابتِ افْعل ما تُومر ستَجِدُن انْ شَاء اله من الصابِرِين » را بعض از اين روات، ابراهيم را به عقل، و اسماعيل را هم به

نفس تفسير كرده‌اند؛ گفته‌اند عقل انسان بايد نفسش را ذبح كند.

اينها چيزهاي است كه اصلا هيچ ارتباط به آيه ندارد و مردم را م‌خواهند در يسري امور باطنيه ببرند. مرحوم نجاش نيز در
رجال در مورد «سعد بن طريف» منويسد: «يعرف وينر» يعن اين شخص مردود است و دير رجالها نيز او را تضعيف

مکنند. اين راجع به سعد بن طريف.

اين مطلب را نيز عرض کنيم که متأسفانه ي از چيزهاي كه در زمان ما خيل كم شده و به تدريج کمتر نيز مشود، اين است
که علماي بزرگ ما در قديم، معمولا از حالات روات و روايات اطلاع وسيع داشتند.

من يادم م‌آيد كه والد ما(رضوان اله عليه) م‌فرمودند: روزي مرحوم آقاي بروجردي(قدس سره) در مجلس درس يا مجلس
استفتائشان که صحبت از ي راوي شد، ايشان شروع به توضيح در مورد او كردند که چه کس بود، در كجا متولد شده، پدرش

چه کس بوده، چه كرده، چه افار و عقايدي داشته و حدود بيست دقيقه راجع به اين راوي صحبت كردند. 

بعد مرحوم آقاي بروجردي فرمودند: آنچه را كه الآن نقل كردم، چهل سال پيش در فلان كتاب ديده بودم.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=29&a=45
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=29&a=45
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=29&a=45
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=37&a=102
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=37&a=102
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=37&a=102


نفر دوم که مرحوم آقاي شهيد صدر ذکر مکند، جابر بن يزيد است كه خود آقايان به مباحث الاصول مراجعه، و شرح حال
اينها را مطالعه کنند. تا فردا ان شاء اله.


