
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۰۳ خرداد ۱۳۸۴

اجتهاد و تقلید
جلسه 84 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

كنيم كه آن عدالت‎ري كه ديروز به آن اشاره كرديم، استفاده ميعفور و هم از روايات دي عرض كرديم كه هم از صحيحه ابن اب
كه شرعاً معتبر است و موضوع براي عناوين مثل قاض و مفت و شاهد و امام جماعت قرار گرفته، به هيچ وجه عنوان مله

معتبر نيست.

نته‎اي كه عرض شد اين است كه كسان كه قائلاند به اينه عدالت عبارت از مله است، خوب از اين روايات كه ديروز
خوانديم استفاده م‎شود كه در عدالت همين مقدار كه حسن ظاهر باشد كاف است، همين مقدار كه مأمون باشد و حسن ظاهر

داشته باشد، كاف است در بعض از اين روايات از جهت سند هم هيچ اشال ندارد و از روايات صحيحه است.

حالا نسبت به خود مله اشالات وجود دارد، چهار، پنج اشال است كه مرحوم شيخ انصاري(ره) هم در رساله عدالتشان
آورده و جواب دادهاند، كه آن را هم ان شاء اله متعرض م‎شويم. منتها ببينيم كه مرحوم شيخ(ره) با اين روايات چه م‎كند؟

كسان كه قائلاند به اينه عدالت عبارت از مله نفسانيه است، با اين روايات كه از آن استفاده م‎شود كه عدالت همان حسن
ظاهر است، چه م‎كنند؟

روايات دال بر عدم اعتبار مله

كفترباز است، «قَال ،«اممبِالْح بلْعي نم ةادشَه ن(ع) عهدِ البا عبا لْتاس :ةَ قَالابيس نب ءَالْع ندر يك روايت هست كه «ع مثلا
 باس اذَا كانَ  يعرف بِفسق الْحدِيث»، اگر معروف به فسق نباشد، شهادتش مورد قبول است.

در يك روايت دير هم هست كه «فَقَال  باس بِذَلكَ اذَا كانَ خَيِراً الْحدِيث»، «و  باس بِشَهادة الضيفِ اذَا كانَ عفيفاً صائناً»، كه
همه اين روايات در همين باب چهل و يم آمده است.

فَظُنُّوا بِه ةاعمج ف لَةاللَّي و موالْي اتٍ فلَوص سخَم َّلص نم :ر از امام صادق(عليه السلام) هست که «قَالباز در روايت دي
خَيراً و اجِيزوا شَهادتَه»، كس كه در پنج وقت در نماز جماعت حاضر م‎شود، گمان خير هم به او مبريم، شهادت او را

امضاء كنيد.

البته بعض از اين روايات، از نظر سند هم مشل دارد، ول در اين روايات، روايات صحيحه هم وجود دارد، مثلا روايت ديري

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/92
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


كه هست از پيامبر اكرم(صلوات اله عليه) که «من عامل النَّاس فَلَم يظْلمهم و حدَّثَهم فَلَم يذِبهم و واعدَهم فَلَم يخْلفْهم»، كس كه
با مردم ارتباط دارد، اما به مردم ظلم نم‎كند، اگر حرف م‎زند، دروغ نم‎گويد، اگر وعده‎اي م‎دهد، خلف وعده نم‎كند، كانَ

ممن حرمت غيبتُه و كملَت مروتُه و ظَهر عدْلُه و وجبت اخُوتُه»، اين عدالت و مروتش هم همين است.

کلام مرحوم شيخ(ره) در توجيه اين روايات

مرحوم صاحب وسائل(ره) در باب چهل و يم حدود بيست و سه روايت را نقل كرده، که مرحوم شيخ(ره) اين روايات و اين
اخبار را به دو قسمت تقسيم کرده فرمودهاند: از بعض از اين روايات استفاده م‎كنيم كه عدالت يك صفت واقعيه است و ظهور

دارد در اينه شهادت كس را قبول كنيم، كه داراي اين صفت واقعيه باشد، مثلا آن تعبير «اذا كان عفيفاً صائناً» را ايشان به
همان صفت نفسانيه معنا كردهاند، بر خلاف آن معناي كه مرحوم آقاي خوئ(ره) بيان كرده بودند كه عفت «امتناع عما لا يحل»

است و امتناع خارج است و كاري به صفت نفسانيه ندارد.

اما از دسته ديري از اين روايات به خوب استفاده م‎شود كه حسن ظاهر سبب م‎شود كه حم كنيم که شخص عادل است،
لَتمك و تُهيبغ تمرح نمانَ مك مفْهخْلي فَلَم مدَهاعو و مهذِبي فَلَم مدَّثَهح و مهمظْلي فَلَم النَّاس لامع ناز همين روايت «م مثلا

مروتُه و ظَهر عدْلُه و وجبت اخُوتُه»، استفاده م‎شود كه حسن ظاهر در حم به عدالت كاف است.

بعد از بيان اين مطلب فرمودهاند: كسان كه قائلاند به اينه عدالت عبارت از مله نفسانيه است، خوب م‎گويند كه اين حسن
ظاهر طريق براي رسيدن به آن مله نفسانيه است، از كجا بفهميم كه در كس مله نفسانيه وجود دارد يا نه؟ از راه همين حسن

ظاهر م‎توانيم به اين معنا برسيم.

نقد و بررس استاد محترم بر کلام مرحوم شيخ(ره)

خوب در اينجا نتهاي كه وجود دارد اين است كه در اين روايات كه خوانديم، طريق بودن را از كجا استفاده كنيم؟ وقت در اين
روايات م‎گويد: «من عامل النَّاس فَلَم يظْلمهم و حدَّثَهم فَلَم يذِبهم»، که م‎گويد: همين عدالت است، اينه بوييم اين حسن

ظاهر طريق براي رسيدن به آن مله نفسانيه است، خوب آيا در اين روايات م‎توانيم بوييم که امام(عليه السلام) طريق براي آن
مله نفسانيه را بيان م‎كند؟

انصافاً اين بر خلاف ظاهر روايات است، به اين معنا، اين را هم ضميمه بفرماييد كه اجماع داريم كه عدالت داراي دو ملاك
نيست، يعن هيچ فقيه نفته که از روايات استفاده م‎كنيم كه عدالت دو ملاك دارد، يك ملاكش عبارت از همان هيئت راسخه

ف النفس است و يك ملاكش هم عبارت از همين حسن ظاهر است.

پس ما م‎گوييم: اينه بخواهيم حسن ظاهر را طريق براي رسيدن به آن مله نفسانيه قرار دهيم، اين بر خلاف ظاهر روايات
است، در كجاي اين روايت حسن ظاهر طريق هست براي اينه شما پ ببريد به آن عدالت كه در نفس آن وجود دارد، از آن

طرف دو ملاك هم نداريم، يعن دو خصوصيت در اين نيست، كه بوييم: دو ملاك جداگانه بر اين عدالت داريم، لذا ناچاريم که
بوييم: بين عدالت و حسن ظاهر اتحاد وجود دارد و بين اينها اختلاف نيست.



عدم معقوليت کفايت حسن ظاهري در عدالت

مرحوم شيخ(ره) فرمودهاند: خوب اگر بخواهيم حسن ظاهر را همين عدالت واقع بدانيم و بوييم: عدالت واقع همين حسن
ظاهر است، اين اصلا معقول نيست، چون اين با فسق واقع هم جمع م‎شود، اگر كس ظاهرسازي كند، اما در باطن هم

مرتب فسق شود، اين با فسق واقع جمع م‎شود، که لازمه‎اش اين است كه شارع اين شخص را هم عادل بداند و هم فاسق.

پاسخ استاد محترم از اين اشال

در اينجا نته‎اي كه وجود دارد و بايد به آن توجه كرد اين است كه اساساً چه دليل داريم كه در مواردي كه عدالت معتبر است،
گوييم: عدالت شرط است، در قاض‎رسيم م‎که م معتبر باشد؟ آن مقداري كه دليل داريم اين است به مفت عدالت واقع

م‎گوييم: عدالت شرط است، در امام جماعت عدالت شرط است.

حال اگر ما بوديم و همين اشتراط، اين اشتراط ظهور در واقع بودن دارد، وقت م‎گويند: يك كس بايد عادل باشد، اين ظهور
در اين دارد كه بايد عدالت واقعيه داشته باشد، اما روايات كه مسئله حسن ظاهر را بيان م‎كند، م‎گويد: در شريعت عدالت
ظاهري هم كاف است، البته مادام كه علم به باطن پيدا ننيد، يعن اگر علم پيدا كرديد که در خلوتش حرام مرتب م‎شود،

خوب هيچ كس نم‎گويد که پشت سر اين آدم م‎شود نماز خواند.

عدالت ظاهري فقط مقيد است به اينه علم به خلاف نداشته باشيد، که اگر ما باشيم و اين روايات حسن ظاهر، شارع عدالت
است، لذا اين بحث «و لا يسئل عن ذنبه» مؤيد است، حت گويد همين مقدار عدالت است و كاف‎ظاهريه را معتبر دانسته و م

در آن روايت داشتيم که «و ان ارتب ذنباً» يعن اگر چه در واقع هم گناه انجام م‎دهد و ما خبر نداريم، چون اگر ما خبر
داشته باشيم دير فايده‎اي ندارد.

پس مرحوم شيخ(ره) يا كسان كه عدالت را به مله معنا كردهاند، يك چيزي را به عنوان اصل مسلم در نظر شريفشان قرار
دادهاند، كه آقا آن چيزي كه موضوع براي اين موارد هست، عدالت واقعيه است، بعد گفتهاند که عدالت واقعيه با همين مقدار

ظاهر درست نم‎شود، پس بايد يك مله نفسانيه باشد، كه انسان را از ارتاب كبائر جلوگيري كند.

خوب عرض ما اين است كه از كجا م‎گوييد که عدالت واقعيه موضوع است؟ وقت روايات كه در حسن ظاهر آمده و عدالت
را هم معنا كرده م‎بينيم، اينها م‎گويند: عدالت ظاهري كاف است، عدالت ظاهري هم يك قيد دارد كه علم به خلاف پيدا ننيد،
که اگر علم پيدا كرديد، دير اين عدالت ظاهري به درد نم‎خورد، اما مادام كه همين عدالت ظاهري هست، آثار عدالت بر آن

بار م‎شود.

پس نته اول اين است که نم‎توانيم از اين روايات استفاده كنيم كه حسن ظاهر طريق براي عدالت است، نته دوم هم اين است
كه اصلا نم‎پذيريم كه آنچه موضوع واقع شده، عدالت واقعيه است. بله اگر كس گفت: عدالت واقعيه موضوع است، اين

عدالت واقعيه غير از آن مله نفسانيه، چيز ديري نم‎تواند باشد.

بحث را اگر بخواهيم جمع كنيم اين م‎شود که اگر عدالت واقعيه ملاك باشد، چاره‎اي نداريم كه اين حسن ظاهر را طريق قرار
بدهيم، ول وقت م‎گوييم: عدالت واقعيه موضوع نيست و به قرينه اين روايات عدالت ظاهريه كاف است، پس همين حسن

ظاهر كاف است.



احتمالات مرحوم شيخ(ره) در مراد از حسن ظاهر

اما اينه مرحوم شيخ(ره) فرمودهاند: اگر مراد از حسن ظاهر همان عدالت واقع است، اين غير معقول است، چون جمع بين
الواقع فاسق باشد، اما ف ف ن است که كسگوييم: اين غير معقول نيست، چون مم‎شود، خوب ما هم م‎عدالت و فسق م

الظاهر عادل باشد و همين عدالت ظاهري هم كفايت م‎كند، براي اينه شهادتش را قبول كنند، پشت سرش نماز بخوانند و
هاكذا.

شيخ(ره) فرموده: اگر كس بخواهد از اين روايات حسن ظاهر را استفاده كند، حسن ظاهر با عدم فسق واقع، عدالت است،
يعن مقيدش کرده مگوييم: اگر كس ظاهراً خوب است و واقعاً فسق ندارد، اين عنوان عدالت را دارد. فرمودهاند: اين بر

خلاف آن ادله‎اي است كه از آن مله نفسانيه را استفاده م‎كنيم.

خوب ما هم در جواب عرض م‎كنيم که آن ادله‎اي كه دلالت بر مله نفسانيه م‎كرد، همه را خدشه كرديم، پس آنها را نم‎توانيد
در اينجا به عنوان دليل در مقابل ما قرار دهيد.

ه، يعنويند: حسن ظاهر طريق به عدالت است، منتها طريق تعبدي با عدم افاده ظن به ملاحتمال سوم هم اين است که ب
شارع حسن ظاهر را مثل بينه كه طريق تعبدي قرار داده، ولو مفيد ظن هم نباشد، که بوييم: حسن ظاهر طريق ال العدالة، ولو
براي شما ظن به مله هم حاصل نشود، اما فرمودهاند: اطلاقات اين روايات مساعد با اين معنا نيست و در اين اطلاقات كه در

اين روايات داشتيم، چنين قيدي نبود.

احتمال چهارم اين است که فرمودهاند: حسن ظاهر طريق است، اما مشروط به اينه براي شما ظن به مله بياورد، که اين
همان حرف است كه ما م‎زنيم، «فمرحباً بالوفاق».

اشال استاد محترم بر مختار شيخ(ره) در اينجا

خوب در اين روايات كه در حسن ظاهر خوانديم، در هيچ کدام قيد ظن به مله يا عدم ظن به مله نبود، تعجب اين است كه در
احتمال سوم که م‎گوييم حسن ظاهر مقيد به عدم افاده ظن است، شيخ(ره) بلافاصله م‎گويد: اطلاقات اين روايات جلوي

شما را م‎گيرد، خوب چرا در احتمال چهارم را اين را نفرمودهاند، اين هم با اطلاقات اين روايات سازگاري ندارد.

پس به اين نتيجه م‎رسيم که از روايات حسن ظاهر، نه طريقيت استفاده م‎شود، كه اينها طريق براي مله و عدالت است، نه
از آن استفاده م‎كنيم كه قيدي در آن وجود دارد، چون اين روايات اطلاق دارد.

اشال تخصيص روايات حسن ظاهر و جواب آن

بالاخره مرحوم شيخ(ره) هم در يك حيث و بيث در اينجا قرار گرفته و آخر الامر فرمودهاند که بعض از اين روايات اخص از
ديري است، يعن همان دسته اول كه در آنجا داشت كه «ممن تثق بدينه و ورعه و امانته»، که آن روايات نسبت به حسن ظاهر

اخص است، لذا اين روايات را تخصيص م‎زند.

خوب جوابش اين است كه چرا روايت حسن ظاهر را حاكم بر آنها قرار ندهيم؟ در اين روايات، دو دسته وجود دارد؛ يك دسته
همين بود كه خوانديم و خصوصياتش بيان شد، اما در روايت هم دارد كه «ممن تثق بدينه و امانته»، که مرحوم شيخ فرموده:



اين روايت مخصص اين روايات حسن ظاهر مشود، در حال كه م‎توانيم بوييم: اين روايات حسن ظاهر حاكم بر آن روايات
باشد.

اين تتمه‎اي در كلام شيخ(ره) است، كه براي اينه دقيق‎تر اين را بيان كنيم، تا اين روايات حسن ظاهر را ببينيم که آيا دو دسته
است يا نه؟ بعض اخص است يا نه؟ يا بعض حومت دارد يا نه؟ بالاخره مرحوم شيخ(ره) در آخر در يك حيث و بيث قرار

م‎گيرند، كه با اين روايات چه كنند؟ که آخرين فرمايششان اين است که فرمودهاند: اين روايات حسن ظاهر انصراف به غالب
دارد، يعن غالب اين افرادي كه «صل الخمس ف الجماعة»، ما وثوق به دين و امانت و ورع اينها داريم.

خوب اين انصراف از كجا آمد؟ براي اين ادعاي انصراف كه مرحوم شيخ(ره) کرده وجه نداريم، شما اين رساله عدالت
شيخ(ره) را ببينيد، كه اين را ان شاء اله فردا جمع‎بندي كنيم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


