
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۲۶ اردیبهشت ۱۳۸۴

اجتهاد و تقلید
جلسه 79 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

دليل پنجم بر اعتبار مله در باب عدالت

عرض كرديم كه دليل پنجم كه اقامه شده بر اينه عدالت عبارت از همان مله نفسانيه است، صحيحه ابن اب يعفور (وسائل
الشيعه، جلد 27، باب 41 از ابواب ما يعتبر ف الشاهد من العدالة، حديث اول) است كه بايد اين روايت را بخوانيم، هم از نظر

سندي و هم از نظر دلال در اين روايت بحث وجود دارد.

ينملسالْم نيب لجدَالَةُ الرع فرا تُع(ع) بِمهدِ البع ِب قُلْت :فُورٍ قَالعي ِبا نب هدِ البع نع نَادِهسبِا نيسالْح نب لع ندُ بمحم»
حتَّ تُقْبل شَهادتُه لَهم و علَيهِم»، شيخ طوس(ره) از عبداله ابن اب يعفور نقل م‎كند که ابن اب يعفور به امام صادق(عليه

السلام) عرض م‎كند که به چه چيزي عدالت يك مرد در ميان مسلمان‎ها فهميده م‎شود، تا اينه ما شهادت آن شخص عادل را
بپذيريم؟

حضرت جواب را در چند قسمت بيان مکنند، که در اينه آيا قسمت اول عنوان معرف منطق را دارد يا نه؟ قسمت دوم تتمه
معرف اول است يا نه؟ و قسمت سوم چيست؟ اين را بايد روي عبارت دقت بفرماييد.

«فَقَال انْ تَعرِفُوه بِالستْرِ و الْعفَافِ و كفِ الْبطْن و الْفَرج و الْيدِ و اللّسانِ»، مردم او را بشناسند، يعن معروف باشد، اشتهار به
ستر و عفاف و كف بطن و فرج و يد و لسان داشته باشد.

بعد در قسمت دوم م‎فرمايند: «و يعرف بِاجتنَابِ الْبائرِ الَّت اوعدَ اله علَيها النَّار من شُربِ الْخَمرِ و الزِنَا و الرِبا و عقُوقِ
الْوالدَين و الْفرارِ من الزحفِ و غَيرِ ذَلكَ»، كه در اينه ضمير در «يعرف» به چه برم‎گردد اختلاف است، «و يعرف» يعن آن
مرد عاقل و يا اين ستر و عفاف؟ يعن علامت اينه كس ساتر و عفيف است چيست؟ اين است که از كبائر اجتناب كند، كه

شارع وعده آتش جهنم بر آن داده است، از شرب خمر، زناء، رباء، حقوق والدين و فرار از جن و غير ذلك.

در قسمت سوم روايت باز م‎فرمايد: «و الدَّلَةُ علَ ذَلكَ كلّه انْ يونَ ساتراً لجميع عيوبِه حتَّ يحرم علَ الْمسلمين ما وراء ذَلكَ
من عثَراته و عيوبِه و تَفْتيش ما وراء ذَلكَ»، يعن آنچه كه شما را راهنماي م‎كند به كس که اجتناب از كبائر دارد، اين است که
بايد اين شخص جميع عيوب خودش را بپوشاند، تا بر مسلمانها حرام باشد، که لغزش‎ها و عيوب او را بويند و يا تفتيش كنند،

«و يجِب علَيهِم تَزكيتُه و اظْهار عدَالَته ف النَّاسِ»، و بر مؤمنين واجب باشد که در بين مردم بويند: آدم عادل است.

نع تَخَلَّفي  ْنا و ينملسالْم نم ةاعمورِ جضبِح نيتَهاقوظَ مفح و هِنلَيع اظَبذَا وسِ ااتِ الْخَملَولصدُ لاهالتَّع نْهونُ مي و»
جماعتهِم ف مصَّهم ا من علَّة»، مردم بويند اين آدم است كه متعهد بر صلوات خمس است و مواظبت بر اينها دارد،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/92
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


اوقات نماز را مراقبت م‎كند، در جماعت مسلمانها حاضر م‎شود و از جماعت آنها تخلف نمكند، مر اينه مريض باشد،
«فَاذَا كانَ كذَلكَ زِماً لمصَّه عنْدَ حضورِ الصلَواتِ الْخَمسِ فَاذَا سئل عنْه ف قَبِيله و محلَّته قَالُوا ما راينَا منْه ا خَيراً مواظباً

علَ الصلَواتِ متَعاهداً وقَاتها ف مصَّه فَانَّ ذَلكَ يجِيز شَهادتَه و عدَالَتَه بين الْمسلمين»، کس باشد كه حضور در صلوات
پنج‎گانه دارد، اگر در بين مردم محله و قبيله از او سوال كنند، بويند: «ما راينا منه الا خيرا»، اين چنين شخص شهادتش قبول

م‎شود.

نمي سلَي لذُّنُوبِ»، خود صلاة ستر است و كفاره براي ذنوب است، «وةٌ لفَّارك و تْرةَ سَنَّ الصكَ اذَل فرمايند: «وبعد م
الشَّهادةُ علَ الرجل بِانَّه يصلّ اذَا كانَ  يحضر مصَّه و يتَعاهدُ جماعةَ الْمسلمين»، نم‎شود شهادت داد که اين مرد نماز

م‎خواند، در صورت كه نه در مصلاي خودش حاضر م‎شود و نه در جماعت مسلمان‎ها حضور پيدا م‎كند.

،«يعضي نمم ةَالص يتاقوفَظُ محي نم و ّلصي  نمم ّلصي نم فرعي ل ةَالص َلاعُ امتجا ةُ واعمالْج لعا جنَّما و»
جماعت و اجتماع جعل شده براي اينه معلوم شود كه چه کس اهل نماز است و چه کس اهل نماز نيست؟ چه کس وقت

نماز را حفظ م‎كند و چه کس آن را ضايع م‎كند؟

«و لَو  ذَلكَ لَم يمن احدٌ انْ يشْهدَ علَ آخَر بِصَح»، اگر اين نبود، يعن اگر اين شركت در جماعت‎هاي مسلمان‎ها نبود، هيچ
كس نم‎توانست براي ديري شهادت دهد، «نَّ من  يصل ّ صَح لَه بين الْمسلمين»، آدم كه بين مسلمان‎ها نماز

نمخواند، اين دير صلاحيت ندارد و صالح نيست.

«فَانَّ رسول اله(ص) هم بِانْ يحرِق قَوماً ف منَازِلهِم»، پيامبر(صلوات اله عليه) تصميم گرفت که منازل کسان كه در
منزل‎هايشان بودند را و يا خود آن قوم را بسوزاند، «لتَركهِم الْحضور لجماعة الْمسلمين»، چون حضور در جماعت مسلمان‎ها را
ترك كرده بودند، «و قَدْ كانَ فيهِم من يصلّ ف بيته»، بعض هم بودند كه يقين بود به اينه اينها در خانه‎هايشان نماز م‎خوانند،

مى الْحرج نمم ينملسالْم نيدَالَةٌ بع وةٌ اادشَه لقْبي فيك ردند، «واين را قبول ن (ه عليهصلوات ال)كَ»، پيامبرذَل نْهم لقْبي فَلَم»
من اله عز و جل و من رسوله(ص) فيه الْحرق ف جوفِ بيته بِالنَّارِ»، كس كه نم‎آيد در بين مسلمان‎ها نماز بخواند، ولو ممن

است در خانه‎اش هم نماز بخواند، پيامبر(صلوات اله عليه) اين را مستحق اين دانسته كه سوزانده شود، خوب چنين کس كه
ف ّلصي  نمةَ لَص  قُولانَ يقَدْ ك وييم که عدالت دارد؟ «وتوانيم ب‎شود، چطور م‎در حقش جاري م مچنين ح

الْمسجِدِ مع الْمسلمين ا من علَّة»، پيامبر(صلوات اله عليه) م‎فرمودند: «لا صلاة لمن لا يصل ف المسجد مع المسلمين الا
من علة».

بررس سند اين روايت

خوب اين روايت را هم مرحوم شيخ طوس(ره) نقل كرده و هم مرحوم صدوق(ره) بيان كردهاند.

وجود احمد بن محمد بن يحي العطار در طريق صدوق(ره)

در سند اين روايت از طريق صدوق(ره) احمد بن محمد بن يحي العطار وجود دارد، که راجع به وي اشال كه وجود دارد اين
است كه در كتب رجاليه اربعه، ‐رجال و فهرست شيخ طوس(ره)، رجال كش(ره)، فهرست نجاش(ره)‐ اصلا ذكري از او

نيامده است.



گاه اوقات انسان به بعض از احاديث برخورد م‎كند، که تنها اشال كه در آن حديث وجود دارد، اين است كه اين حديث در
كتب اربعه نيامده است، مثلا حديث لا ضرر از احاديث است كه در كتب اربعه اماميه نيامده، اما در كتب اهل سنت زياد آمده
است، كه يك زمان قاعده لا ضرر را که شروع كرديم، فقط سند حديث را يك مقداري كه بحث كرده و تصحيح كرديم و در آنجا

گفتيم که عدم ذكر يك روايت در كتب اربعه ضرري به صحت روايت وارد نم‎كند.

حال نظير همان در اينجا هم وجود دارد که راوي در كتب رجاليه اربعه ذكر نشده است، اگر اين چهار كتاب را ببينيد، هيچ كدام
اسم از احمد بن محمد بن يحي العطار نياوردهاند. آيا نبود ذكر يك راوي در كتب اربعه رجاليه اشال دارد يا نه؟

کلام مرحوم بروجردي(ره) در رفع اين اشال

اينجا والد بزرگوار ما(دام ظله) در كتاب تفصيل الشريعه بيان را از استادشان مرحوم آقاي بروجردي(قدس سره) نقل كردهاند
كه بيان خوب است، که فرمودند: عدم ذكر يك راوي در كتب اربعه ضربه‎اي به آن راوي وارد نم‎كند.

بحث درباره رجال شيخ طوس(ره)

ايشان فرمودند: رجال كه شيخ طوس(ره) نوشته، قرائن وجود دارد كه شيخ طوس(ره) بناي بر اين داشته که مجدداً يك رجوع
ثانوي کرده و در آن ملاحظه‎اي كند، در نتيجه اين طور نيست كه تمام روات كه مد نظر شيخ(ره) بوده، تمام اين روات را ذكر

كرده باشد.

گاه اوقات يك راوي را نوشته، اما هيچ چيز راجع به وي نفته، فقط گفته: اين پسر كيست، پدرش كيست، جدش كيست، پس
معلوم است كه شيخ(ره) م‎خواسته مجدداً مراجعه كند، لذا خواستند بفرمايند: عدم ذكر موجب ضعف نم‎شود، خصوصاً با

گويند: اگر ساعات زندگ‎(ره) در فنون مختلفه داشته، كه معروف هم هست اين قضيه كه مكه شيخ طوس كثرت اشتغال
شيخ(ره) را تقسيم كنند، هر تاليف را چند ساعت از اين ساعات به خودش اختصاص م‎تواند بدهد.

بحث درباره رجال كش(ره)

را كه در حق آنها مدح يا قدح و يا غير از اينها از افرادي كه صحبت (ره) غرض ايشان اين بوده كه اشخاصدر رجال كش
راجع به اينها شده بياورند، حال ممن است كه احمد بن محمد بن يحي العطار مدح ندارد، اما قدح هم ندارد، خوب دير از اين

جهت در رجال كش اسمش برده نشده است.

بحث درباره فهرست شيخ(ره) و فهرست نجاش(ره)

در فهرست شيخ(ره) و فهرست نجاش(ره) هم غرض اين كتب كما اينه از عنوان فهرست استفاده م‎شود، ذكر روات است كه
تاليف يا تصنيف داشته باشند، اما راوي كه تاليف يا تصنيف نداشته، در آنجا هم ذكر نشده است.

بوده كه مرحوم آقاي بروجردي(ره) داشتهاند و نتيجه گرفتهاند كه بالاخره عدم ذكر در كتب رجاليه يك قدح خوب اين فرمايش
براي راوي نيست.



دفاع استاد محترم از سند اين روايت

نته‎اي را كه ماعرض م‎كنيم اين است كه آن مقداري كه ظاهراً احصا شده، احمد بن محمد بن يحي العطار در سند بيش از
شصت روايت اسمش وجود دارد، که اين مقداري كه در ذهنم هست، اگر راوي كه در سند بيش از شصت روايت باشد و

اسمش هم در رجال شيخ(ره) نيايد، اين مقداري بعيد است.

درست است که شيخ(ره) دوباره م‎‎خواسته رجوع كند و ممن بوده که بعد از رجوع ثانوي اسم اين را هم م‎آورده، ول اگر در
يك يا دو سند واقع شده بود، اين حرف درست بود، اما در بيش از شصت روايت، در سندشان احمد بن محمد بن يحي العطار

واقع شود، اين مقداري باعث مشود که راجع به احمد بن محمد بن يحي العطار بوييم: مدح وجود ندارد.

اگر در رجال گفتيم كه در وثاقت راوي همين مقدار كه قدح ندارد كاف است، بالاخره راجع به اين هم قدح ذكر نشده است،
يا اگر گفتيم: يك راوي تلامذه‎اي دارد، كه از اجلاء هستند، يعن کسان که از اين راوي نقل م‎كنند و اين راوي شيخ روايت

آنهاست، خودشان از اجلاء هستند، اين كثرت نقل اجلاء خودش قرينه خيل خوب بر وثاقت اين راوي است.

اگر ديديم اجلاء از يك نفر زياد نقل م‎كنند، ولو توثيق يا قدح برايش نيامده، همين مقدار براي وثاقت او كاف است، لذا از اين
طريق درست م‎شود.

وجود محمد ابن موس الهمدان در طريق شيخ(ره)

در طريق شيخ(ره) هم كس بنام محمد ابن موس الهمدان وجود دارد، که از كسان است كه توثيق عام دارد، يعن در اسناد
كامل الزيارات واقع شده، که بنا بر اين مبنا كه توثيق عام هم مانند توثيق خاص كفايت م‎كند، خوب اين هم توثيق عام دارد.

منتها همان طور كه در توثيق خاص، اگر كس مثلا زيد را توثيق كرد و ديري وي را جرح كرد، وقت معارض پيدا م‎كند، دير
فايده‎اي ندارد، در توثيق عام هم همين طور است، محمد ابن موس الهمدان توثيق عام دارد، اما از آن طرف معارض هم دارد،

که تضعيف شده است.

الهمدان وجه تضعيف محمد ابن موس

براي وجه تضعيفش دو بيان ذكر شده، يك بيان اين است كه ايشان در فقه، مخصوصاً در كتاب الطهاره روايات زيادي را،
مستند به اصل زيد نرس و زيد زراد نقل م‎كند، که بحث که وجود دارد اين است که آيا زيد نرس اصلا اصل دارد يا نه؟
بعض گفتهاند: محمد ابن موس الهمدان از كسان است كه اين دو اصل را جعل کرده است، بعض از رجاليين دير هم

گفتهاند که در جاي خودش ثابت است كه زيد نرس واقعاً اصل دارد، زيد زراد هم واقعاً اصل دارد.

زمان هم تقريباً پانزده، شانزده سال پيش، اين بحث را كه آيا زيد نرس اصل دارد يا نه؟ تحقيق كرديم و به همين نتيجه رسيديم
که زيد نرس اصل دارد و محمد ابن موس الهمدان آن را جعل نرده است.

وجه دوم اشال راجع به محمد ابن موس الهمدان اين بوده كه اصلا جعل حديث م‎كرده، راجع به وي اين اشال هست كه
«ان الرجل كان يضع الحديث»، لذا با اين طريق دوم نم‎شود اين روايت را درست كرد.



اما طريق اول را ما از راه همين كثرت نقل اجلاء و اينه بزرگان از احمد بن محمد بن يحي العطار نقل م‎كنند، اين طريق را
صحيح و سند را درست م‎دانيم، لذا اين روايت به نظر م‎رسد كه صحيحه باشد.

بحث دلال روايت

منتها بحث مهم كه در اينجا وجود دارد، بحث دلالت اين روايت است، که آيا امام(عليه السلام) در مقام بيان حقيقت عدالت
است يا در مقام بيان ذكر علائم آن است؟

دوم اينه آيا اين نشانه‎هاي را كه امام(عليه السلام) بيان م‎كند، عنوان كاشف تعبدي دارد يا نه؟

نته سوم هم اين است كه اگر گفتيم: امام(عليه السلام) در مقام بيان حقيقت عدالت است، آيا همان تعريف منطق و حدي را
براي عدالت ذكر م‎كند يا نه؟

با همه اين حرف‎ها آيا از اين روايت م‎توانيم استفاده كنيم كه عدالت عنوان مله دارد و بدون آن، عدالت حاصل نم‎شود يا
اينه از اين روايت چنين چيزي را نم‎شود استفاده كرد؟

بحث مهم، بحث دلال اين روايت است، که روايتش را خوانديم و عرض كردم که چند قسمت دارد؛ اول م‎فرمايد «تعرف عدالة
َللَةُ عَّالد فرمايند: «وفرمايند: «و يعرف» به اجتناب از كبائر و در مرتبه سوم مالرجل بين المسلمين» به اين موارد، بعد م

ذَلكَ كلّه»، که اين سه مرحله در اين روايات وجود دارد، حال چه ارتباط هر مرحله، با مرحله قبل دارد، که اين را دقت
بفرماييد، فردا ان شاء اله عرض م‎كنيم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


