
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۲۵ اردیبهشت ۱۳۸۴

اجتهاد و تقلید
جلسه 78 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

دليل چهارم كسان كه قائل بودند به اينه عدالت عبارت از همان مله نفسانيه است، اين بود كه در روايات كه شرائط شاهد را
بيان م‎كند، تعابيري مثل لفظ مرض، عفيف، صائن، مامون و صالح وجود دارد، كه اينها تنها بر كس منطبق م‎شود كه مله
نفسانيه را دارد، مثلا به کس عفيف م‎گويند كه بالاخره از نظر نفس، يك صفت نفسانيه‎اي دارد كه جلوي اجتناب از حرام را

م‎گيرد و همچنين تعابير ديري كه در آن بحث رواياتش را عرض كرديم.

اشال مرحوم خوئ(ره) بر اين دليل

مرحوم آقاي خوئ(قدس سره) فرمودهاند: اين عناوين نه تنها منطبق بر صفات نفسانيه نيست، بله اصلا فعل نفس هم نيست. از
كلمات ايشان استفاده م‎شود كه سه عنوان داريم؛ ي فعل نفسان، دوم صفت نفسان و سوم فعل خارج، فعل نفسان همان

است كه انسان وقت م‎خواهد تصور كند، «تصور فعل من افعال النفس»، مثلا غضب فعل از افعال نفس است.

فرق بين فعل نفس و صفت نفس در بقاء و عدم بقاء است، صفت نفسان امري است كه باق است و در نفس انسان موجود
است، مثلا حسادت وصف از اوصاف نفس است، که در نفس انسان باق است، مر اينه انسان با رياضت‎هاي شرع بتواند

كم‎كم آن را از بين ببرد و لذا در بعض از تعابير روايات داريم كه «آخر ما يخرج من قلوب الصديقين الحسد».

پس صفت نفس آن است كه در نفس بقاء دارد، اما فعل نفس آن است كه يك لحظه هست و يك لحظه نيست، مثلا الان زيد را
تصور کرده، نسبت به او غضب م‎كنم، که در يك آن هست و بعد زائل م‎شود.

ايشان ادعا کردهاند که اين اوصاف كه مربوط به شاهد ذكر شده، اصلا فعل نفسان هم نيست، تا چه برسد به اينه از اوصاف
نفسانيه باشد.

توضيح مرحوم خوئ(ره) از اين صفات در روايات

بعد ي ي توضيح داده فرمودهاند: در اين روايات دارد كه اگر كس مرض در نزد مردم است، شهادتش مورد قبول است، که
اين مرض بودن از اعمال و صفت يك عمل خارج است، يعن عمل را ديري انجام م‎دهد، که اين عمل مورد رضايت

ديران قرار م‎گيرد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/92
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


گوييم: ك‎است، اما م بله رضا مربوط به صفت نفس است، رضايت از اوصاف نفس است، اما اين رضايت قائم به راض
مرض است؟ چه چيزي مرض است؟ عمل آن شخص مرض است، پس مرض بودن خودش يك صفت نفسان نيست،
رضايت و راض مربوط به اين شخص نيست، رضايت قائم به غير است، که عمل ديري براي اين غير پنسديده م‎شود.

درباره عنوان صالح فرمودهاند: صالح معنايش اين نيست كه كس كه يك مله نفسان درون دارد، بله صالح يعن كس كه
عمل كه فاسد باشد از او سر نم‎زند.

درباره عنوان مامون فرمودهاند: بله امن خودش به معناي اطمينان نفس است، اطمينان هم در مقابل اضطراب نفس است، اما
من نسبت به او ايمن هستم و او در نزد من امين است، يعن گويند: «زيدٌ مامونٌ»، يعن‎م وقت اين هم قائم به غير است، يعن

اعمال انجام م‎دهد، كه نسبت به آن اضطراب ندارم، نه اينه مامونيت يك صفت باشد، كه در نفس او موجود است.

درباره عنوان خير فرمودهاند: خير يعن كس كه اعمالش، اعمال خير است، پس ربط به نفس ندارد.

من ترك المعاص» شود، يعن‎نم ب معاصكه مرت كس كند، يعن‎كه صيانت م كس درباره صائن فرمودهاند: صائن يعن
مع وجود المقتض لارتابها»، اينه در آن روايت معروف هم داريم که «اما من كان من الفقهاء صائناً لنفسه»، يعن كس كه

ترك معاص مکند و از آن طرف مقتض ارتابش هم موجود است، که اين هم باز مربوط به خارج است، يعن خارجاً اين
شخص معصيت را انجام نم‎دهد.

درباره عنوان ستر فرمودهاند: ستر به معناي پوشاندن، تقطعه و قطاع است، حال در اينجا اين ستر يا به معناي ساتر است و يا
به معناي مستور، ساتر يعن كس كه عيوب خودش را از خداوند تبارك و تعال م‎پوشاند، يعن كس كه نم‎گذارد بين خودش
و خدا عيب ظاهر شود، که اين عبارت اخري همان ترك المعاص است. اگر ستر را به معناي ساتر معنا كرديم، يعن كس كه

معاص را ترك م‎كند.

اگر به معناي مستور هم معنا كرديم، باز مربوط به غير م‎شود، وقت م‎گوييم «هذا مستور» يعن «لدي الناس»، در نزد مردم،
که مردم از اين عيب را سراغ ندارند، اين آدم است كه تجاهر به گناه يا معصيت در نزد مردم نم‎كند.

در نتيجه چه ستر را به معناي ساتر بيريم و چه به معناي مستور، هر دو مربوط به عمل خارج است و ربط به صفت نفسانيه
ندارد.

درباره عفيف بودن فرمودهاند: عفت يعن «الامتناع عما لا يحل»، امتناع از آنچه كه حلال نيست، که اين هم از عناوين افعال
خارجيه است و ربط به صفت نفس ندارد. وقت م‎گويند: فلان عفيف است که يك مال حرام آوردند جلويش، اما امتناع كرد،

اين عمل خارج است.

امتناع خودش يك عمل خارج است و يك صفت نفسان نيست، شاهدش هم اين است كه بايد بروز خارج داشته باشد، انسان
وقت كه م‎بيند يك مال حرام در اختيارش هست، خوب گاه در دلش نسبت به اين منزجر است، اما به اينه نم‎گويند:

عفت، بله اگر عملا در زندگ از آن امتناع كرد، به آن عفيف م‎گويند.

پس درباره اين هفت عنوان كه در اين روايات آمده، ايشان فرمودهاند: اينها عنوان فعل نفس هم نيستند، تا چه رسد به اينه
صفت نفسان باشد.



نقد و بررس اين اشال

والد بزرگوار ما(دام ظله) در كتاب تفصيل الشريعه جواب داده فرمودند: چون مقصود از اين عناوين، تحقق آن در جميع حالات
و ازمنه است، يعن وقت از امام(عليه السلام) سوال م‎كنند كه آيا شهادت چنين كس قبول م‎شود؟ و امام(عليه السلام) هم

م‎فرمايند: «اذا كان عرف بالصلاح» يا «اذا كان عفيفاً صائنا» يعن در همه حالات و ازمنه، حت نسبت به استقبال اين چنين
باشد.

خوب در اينجا از مرحوم آقاي خوئ(ره) سوال م‎كنيم که اگر گفتند: كس ف جميع الحالات و الازمنه، در زمان گذشته، حال
و آينده «سالم، عفيف و صائن»، اين ملازمه با مله نفسان ندارد؟

نقد و بررس اين جواب توسط استاد محترم

ما هم باز همان مناقشه‎اي كه در جواب از دليل سوم ايشان عرض کرديم، همان مناقشه را در اينجا هم داريم که ما در باب شاهد
هيچ فقيه نم‎گويد كه كس که الان م‎خواهد شهادت بدهد، بايد حت نسبت به استقبال هم صالح باشد، بله حين شهادت بايد

صالح باشد.

مرر در اين چند روزه عرض كرديم که اگر كس آدم فاسق بود، اما الان دو روز است که توبه كرده، همه مردم هم م‎دانند که
توبه كرده است، توبه واقع هم كرده، ندامت واقع پيدا كرده، دير بنا دارد بر اينه به آن گناه رجوع نند، در اينجا همه

م‎گويند: الان شهادتش مورد قبول است و هيچ كس نم‎گويد که حتماً كس كه م‎خواهد شهادت دهد، بايد قبلا بالفعل و در
آينده صالح باشد.

بله چنين عنوان، يعن صالح بودن ف جميع الازمنه را قبول داريم که ملازمه با مله دارد، اما اگر گفتيم: صائن حين اداء
شهادت را مخواهيم، كه مرحوم آقاي خوئ(ره) هم همين را در اينجا خواستهاند بيان كنند، اين با مله بودن هيچ ملازمه‎‎اي

ندارد و يك عنوان و فعل خارج است.

دليل پنجم بر اعتبار مله در باب عدالت

دليل پنجم روايت صحيحه ابن اب يعفور (وسائل الشيعه، جلد 27، كتاب الشهادات، باب 41 از ابواب ما يعتبر ف الشاهد من
العدالة) است كه اصلا اين عمده دليل در باب قول كسان است كه م‎گويند: عدالت عبارت از مله نفسان است.

خوب اين روايت را ملاحظه بفرماييد، که هم در سند و هم در دلالت اين روايت بحث است، که مرحوم شيخ(ره) هم در آن رساله
مربوط به عدالتشان مفصل بحث كردهاند اين را ببينيد تا فردا ان شاء اله بيان كنيم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


