
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۲۱ اردیبهشت ۱۳۸۴

اجتهاد و تقلید
جلسه 75 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

عرض كرديم كه در كلمات فقهاء براي عدالت تعابير مختلف وجود دارد، رسيديم به اين دو تعبير كه برخ عدالت را به معناي
اسلام و عدم ظهور الفسق معنا كردهاند و برخ دير هم عدالت را به معناي حسن ظاهر معنا كردهاند، كه گفتيم: فرق بين اين

دو تعبير در اين است كه لازمه تعبير اول اين است كه اكثر مردم و مسلمانان عادل باشند، همين مقدار كه فسق ظاهر نشده
باشد، اين در عدالت كفايت م‎كند. در اين معنا و تعبير اول دير لزوم معاشرت براي احراز لازم نيست، همين مقدار كه انسان

نشنيده و نديده كه فسق از او ظاهر شود، كاف است.

اما در حسن ظاهر، محتاج به معاشرت و احراز است، انسان بايد احراز كند كه اين ظاهر الصلاح است و در ظاهر التزام به
واجبات و ترك محرمات دارد.

اينه ديروز عرض كرديم که مرحوم آقاي خوئ(قدس سره) فرمودهاند: اين دو تعريف براي عدالت نيستند، بله دو طريق براي
اثبات عدالتند.

اصل اين مطلب را مرحوم شيخ انصاري(ره) (در رساله‎اي كه در ماسب‎هاي چاپ قديم، آخر ماسب ايشان چند رساله دارند،
كه ي رساله‎اي در عدالت است، كه بعداً همين رسالهها در ضمن اين رسائل فقهيه شيخ(ره) چاپ شده، در جلد بيست و سوم،

صفحه 8) داشته و ‎فرمودهاند: اينها دو طريق هستند و به كلمات جماعت از فقهاء استشهاد کرده، كه گفتهاند: به وسيله اينها
عدالت ثابت م‎شود، يعن به عدم ظهور الفسق و يا به حسن ظاهر عدالت ثابت م‎شود، و اينها طريق براي ثبوت عدالت هستند.

خوب در اينجا باز بعض تعبيرات دير هم در كلمات فقهاء وجود دارد، که اينها را هم بخوانيم و بعد ببينيم كه چه نتيجه‎اي بايد
گرفت؟

کلام مرحوم شيخ مفيد(ره) در باب عدالت

مرحوم شيخ مفيد(ره) (مقنعه، در صفحه 725) فرمودهاند: «و العدل من كان معروفا بالدين و الورع عن محارم اله عز و جل»،
ملاك عدالت اين است كه معروف به اين دو امر باشد، ي دين، يعن مسلمان باشد و همچنين معروف باشد به ورع و اجتناب و

.تورع از محارم اله

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/92
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


در اينجا باز مرحوم شيخ انصاري(ره) در همان رساله عدالت، نتيجه‎اي كه از كلام شيخ مفيد(ره) گرفته فرمودهاند: ظاهر كلام
مفيد(ره) عبارت از يك استقامت فعل و عمل است، که «من كان معروفاً بالدين»، اين معروفاً را شيخ(ره) به معناي شهرت

گرفته، يعن «مشهوراً بالدين» و مشهور هست به اينه ورع از محرمات دارد.

خوب كس كه مشهور به اين است كه ورع از محرمات دارد، اولا استقامت فعل دارد و ثانياً اين استقامت فعليه او بايد از روي
مله هم باشد، يعن خواستهاند بفرمايند: اگر كس مله ندارد، اما در عمرش هنوز موردي اتفاق نيفتاده، كه اين مرتب گناه

كبيره شود، بنا بر كلام شيخ مفيد(ره) صدق عدالت بر چنين شخص نم‎شود.

استفاده مله بودن عدالت از کلام شيخ مفيد(ره)

نته‎اي كه در اينجا م‎خواهيم عرض كنيم اين است که شيخ انصاري(ره) از كلام شيخ مفيد(ره) استقامت فعل ناش از مله را
استفاده کرده، آيا واقعاً مله را از عبارت شيخ(ره) استفاده م‎شود يا نه؟

شيخ مفيد(ره) كه فرموده: «و العدل من كان معروفا بالدين و الورع عن محارم اله عز و جل»، ورع يك صفت نفسان است و
صفت خارج تنها نيست، البته بروز خارج دارد، ول اين گونه نيست كه يك امر خارج محض باشد، ريشه اصل ورع به

نفس انسان برم‎گردد.

در عرف به كس كه واقعاً يك حالت در نفسش به وجود آورده، كه وقت با گناه برخورد م‎كند، خودش را نه م‎دارد متورع
م‎گويند، لذا از عبارت شيخ مفيد(ره) كلمه مله به خوب استفاده م‎شود.

اين نته را براي اين عرض م‎كنيم كه بعد وقت م‎خواهيم تعريف مله را بررس كنيم، بعض گفتهاند: اصلا قيد اينه عدالت
يك مله نفسان هست، از زمان علامه(ره) به بعد در كلمات فقهاء آمده، اما قبل از ايشان چنين تعبيري نبوده است. بله درست

است که قبل از زمان مرحوم علامه(ره) تعبير به كلمه مله در عبارات فقهاء نيست، اما بعض از اين عبارات ظهور روشن دارد
در اينه مله را اراده كردهاند.

کلام شيخ طوس(ره) در باب عدالت

(ره) (المبسوط، جلد هشت، صفحه 217) داشته که فرمودهاند: «و العدالة فتعبير دوم تعبيري است كه مرحوم شيخ طوس
ف امه»، طبق كلام مرحوم شيخ(ره) عدالت سه شاخه دارد؛ عدلاأح مروته، عدلا ف دينه، عدلا ف الشريعة هو من كان عدلا ف

دينه، عدلا ف مروته، عدلا ف احامه.

بعد هر سه را معنا كرده فرمودهاند: «فالعدل ف الدين أن يون مسلما و لا يعرف منه شء من أسباب الفسق»، عدل در دين اين
است كه مسلمان باشد و اسباب فسق از او شناخته نشده باشد.

«و ف المروة أن يون مجتنبا للأمور الت تسقط المروة مثل الأكل ف الطرقات و مد الرجل بين الناس، و لبس الثياب المصبغة
و ثياب النساء و ما أشبه ذلك»، عدل در مروت اجتناب از اموري است كه آن مروت و هيبت ايمان انسان را از بين م‎برد، که
اگر آن كارها را انجام داد عدالت ندارد، بعد مثال زدهاند که مثل اكل در طريق، لبس ثياب رن و همچنين ثياب نساء، که اينها

چيزهاي است كه مسقط براي مروت است، كه حال بعداً هم بحث م‎كنيم كه آيل در عدالت اجتناب از مستقطات مروت هم



لازم است يا نه؟

بعد فرمودهاند: «و العدل ف الأحام أن يون بالغا عاقلا عندنا و عندهم أن يون حرا»، عدل در احام اين است كه كس بالغ و
عادل باشد و در نزد اهل سنت شرط حريت هم كردند، اما شرط حريت در نزد ما نيست.

اين اصطلاح است مرحوم شيخ طوس(ره) در اينجا ابداء كردهاند که سه نوع عدالت داريم؛ عدالت در دين، عدالت در مروت،
عدالت در احام، اما عدالت يك ماهيت و حقيقت بيشتر ندارد.

از نظر لغوي عدالت به معناي استقامت است، که استقامت در هر شيئ به حسب خودش است، استقامت در دين اين است كه
انسان ايمانش درست باشد، «يؤمن ببعض و نفر ببعض» نباشد، که ايشان در استقامت در دين، مسئله عمل را هم آوردهاند كه

«و لا يعرف منه شء من أسباب الفسق».

آنچه كه از عبارت مرحوم شيخ طوس و شيخ مفيد(قدس سرهما) استفاده م‎كنيم اين است كه از شرائط مقومه عدالت مسئله
دين و اسلام است، که اگر كس در اعتقاداتش خلل و انحراف باشد، دير قطعاً عنوان عادل در او نيست.

آنوقت براي عدالت در احام هم عرض كرديم که اين جعل اصطلاح است كه ايشان کرده که «أن يون بالغا عاقلا عندنا»، كه
اين تعبيري است كه ناظر به بعض از تعابير اهل سنت بوده است، پس اصطلاح جديدي است، ول متعارف در كلمات فقهاء

نيست.

کلام ابن ادريس(ره) در باب عدالت

خواسته عدالت را معنا كند، فرموده: «و حدّ العدل، هو الذي لا يخل ابن ادريس(ره) (سرائر، جلد دوم، صفحه 117) وقت
بواجب، و لا يرتب قبيحا»، كه ديروز هم در آن معناي دوم عرض كرديم كه عدالت عبارت از اتيان واجبات و ترك قبيح، به

معناي حرام است.

پس طبق بيان شيخ، شيخ طوس و شيخ مفيد(قدس سرهم) باز عدالت به گونهاي معنا شد كه با مله بودن نزديك به هم است، اما
طبق اين معناي كه ابن ادريس(ره) در سرائر بيان كرده، عدالت فقط يك عنوان عمل دارد، که فرموده: در مقام عمل اخلال به

واجب نند، مثلا اگر كس عمداً نمازش تا آخر وقت عمداً تاخير انداخت، ولو بعداً هم قضاء م‎كند، اين اخلال به واجب است
و فاسق م‎شود.

عدالت يعن از نظر عمل اخلال به واجب نند، قبيح و حرام را هم مرتب نشود، که طبق اين معناي ابن ادريس(ره) دير مسئله
مله را نداريم.

کلام ابن حمزه(ره) در باب عدالت

ابن حمزه(ره) (وسيله، صفحه 230) هم تقريباً شبيه ابن ادريس(ره) فرموده: «فالعدالة ف الدين الاجتناب من البائر و من
الإصرار عل الصغائر»، عدالت در دين اجتناب از كبائر و اصرار بر صغائر است.



در عبارت ايشان دير مسئله اخلال به واجب نيست، بله ملاك عدالت را آورده روي اينه كس مرتب معصيت كبيره نشود و
اصرار بر صغيره هم نداشته باشد، اما نسبت به اتيان واجبات، قيدي در كلام ايشان نيامده است.

خوب حال اگر كس اتيان واجب نرد، از آن طرف هم معصيت كبيره انجام نم‎دهد، دروغ نم‎گويد، غيبت نم‎كند، تهمت
نم‎زند، سرقت نم‎كند، اصرار بر صغيره هم ندارد، بايد بوييم: اين عنوان فاسق را ندارد، مر اينه بوييم: دليل داريم كه ترك

صلاة، خودش ي از محرمات است.

اين نته را عرض كنيم که در اصول اثبات م‎كنيم كه امر به شء دلالت بر نه از ضد ندارد، اگر مولا امر به صلاة كرد، اين
امر به صلاة دلالت بر نه از ترك صلاة ندارد، از نظر اصول اثبات م‎كنيم که امر دلالت ندارد بر اينه ترك صلاة حرام است،
ول روايات زيادي هم داريم بر اينه اگر كس صلاة را ترك كند، گرفتار عقاب م‎شود، يعن خود ترك صلاة، ترك صوم، ترك

حج و ... عقاب‎آور هست و عنوان معصيت كبيره را دارد.

کلام مرحوم علامه(ره) در باب عدالت

تفسير دير هم از مرحوم علامه(ره) (كتاب تحرير، مختلف و قواعد) است، که اين تفسيري كه الان در كتب فقه رايج است، از
زمان مرحوم علامه(ره) آمده، که فرمودهاند: «و العدالة كيفية راسخة ف النفس تبعث عل ملازمة التّقوى و المروة»، عدالت

كيفيت است كه در نفس رسوخ دارد و انسان را بر ملازمت با تقوا و مروت وادار م‎كند، «و تحصل بالامتناع عن البائر، و عن
الإصرار عل الصغائر أو الإكثار منها»، يعن امتناع از كبائر و عدم اصرار بر صغائر سبب حصول اين كيفيت م‎شود.

کلام مرحوم شيخ انصاري(ره) در باب عدالت

خوب آخرين تعبير، تعبيري است كه مرحوم شيخ انصاري(ره) در رساله عدالتشان داشته، که دير كلمه مله و اينها را نياورده،
فرمودهاند: «أنّ العدالة ف كلام الشارع الاستقامة»، عدالت در كلام شارع استقامت است، يعن اول معناي لغوي عدالت را بيان

کردهاند، كه معناي لغوي عدالت به معناي استقامت است.

بعد فرمودهاند که در كلام شارع هم معناي شرع جديدي براي عدالت نداريم، «و الاستقامة المطلقة ف نظر الشارع هو الاستقامة
ولسالر ما آتَاكم روي ميزان شريعت انسان عمل كند، «و ة الشرع و عدم الميل عنها»، که استقامت بر جاده شرع يعنجاد عل

فَخُذُوه و ما نَهاكم عنْه فَانْتَهوا» که اين ملاك براي جاده شرع است.

در جاي كه شارع فرموده: واجب، به عنوان واجب، جاي كه شارع فرموده: حرام، به عنوان حرام، جاي هم كه شارع چيزي را
مستحب کرده، باز استقامت بر جاده شرع اين است كه ما هم به همان عنوان استحباب انجام دهيم، اگر كس امر مستحب را به

عنوان واجب انجام دهد، م‎‎شود تشريع و اين خروج از جاده شرع و مخل به عدالت است.

بنابراين كس كه تشريع مكند، كس كه امر مباح را به عنوان واجب قلمداد كند، امر حلال را به عنوان حرام تلق كند، اين
هم مضر به عدالت است، حال اگر كس مقدس شده و بخواهد به اين خاطر امر حلال را بويد: حرام است، اصلا خود همين

مضر به عدالت است، که اين بيان مرحوم شيخ(ره) همه اينها را شامل م‎شود.

مرحوم آقاي خوئ(قدس سره) هم تعريف را که براي عدالت ارائه كردهاند، از مرحوم شيخ انصاري(ره) گرفتهاند، منتها قيودي را

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=59&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=59&a=7


به آن اضافه كردهاند، كه حال اين تعبير ايشان را در همان كتاب تنقيح ببينيد، که بايد تعبير ايشان را هم بيان کنيم.

بعد خودمان در بحث عدالت چند بحث داريم؛ عدالت از حيث لغوي، عدالت از حيث اصطلاح فقهاء و عدالت از حيث روايات
كه وارد شده، يعن بايد روايات را كه در باب عدالت وارد شده، بررس كنيم، تا ببينيم که ماحصلش چيست؟

حال فعلا عدالت از حيث اصطلاح فقهاء را بررس مكنيم، که ببينيم چند تعبير است؟ آيا واقعاً همه اينها به يك تعبير برم‎گردد
يا نه؟ آيا ولو اختلاف تعبير بين فقهاء وجود دارد، اما تمام اينها به كلام مرحوم علامه(ره) بر م‎گردد يا نه؟ عدم ظهور فسق و

اجتناب از معاص و عدم اصرار بر صغائر و حسن ظاهر، همه طرق ثبوت عدالتند، اما عدالت بر م‎گردد به يك معنا و آن معنا
اين است كه صفت نفسان مله است، آيا به اين بر م‎گردد يا نه عدالت را فقط صفت عمل معنا كنيم؟

طبق اين بيان كه شيخ انصاري(اعل اله مقامه الشريف) داشت و مرحوم آقاي خوئ(ره) هم از ايشان تبعيت كردهاند، عدالت
عنوان مله نفسان را ندارد، بله به عنوان يك صفت عمل خارج است. اين نتيجه گيري را كه كرديم، آنوقت وارد استفاده

عدالت از نصوص و روايات م‎شويم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


