
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۲۰ اردیبهشت ۱۳۸۴

اجتهاد و تقلید
جلسه 74 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

تعريف و ماهيت عدالت

در اين چند مسئله‎اي كه مرتبط به هم هست، رسيديم به اينه ببينيم تعريف و ماهيت عدالت چيست؟ در كلمات فقهاء مجموعاً
پنج تعبير براي عدالت وجود دارد، كه اينها را بايد بيان كنيم و ببينيم آيا صحيح است يا نه؟ اساساً بايد ببينيم كه آيا عدالت كه

خارج ه يك امر عملاست و يا مربوط به نفس نيست، بل ام شرعيه قرار گرفته، يك امر نفسانموضوع براي بسياري از اح
است؟ آيا عدالت از اوصاف نفسانيه است و يا از افعال عمليه خارجيه؟ و همچنين آيا بين عدالت و فسق حد وسط وجود دارد

يا نه؟ آيا ممن است که بوييم: شخص نه عادل باشد و نه فاسد، يا اينه اگر كس عادل نبود، حتماً بايد فاسق باشد؟ اينها
نات است كه بايد به دنبال آن باشيم، تا اينه در تعريف عدالت بتوانيم به نتيجه‎اي برسيم.

1- تعريف مشهور متاخرين

اولين تعبير كه مشهور بين متاخرين اين تعبير را دارند، که امام(رضوان اله عليه) هم در اين مسئله همين تعبير را داشتهاند، که
ظاهراً از زمان مرحوم علامه(ره) به بعد، براي عدالت به «كيفيةٌ نفسانيه» تعبير كردهاند. البته وقت كلمات و عبارات فقهاء را

ببينيم، گاه اوقات به جاي كيفيت، حالت هم گفتهاند، مله و هيئت هم گفتهاند.

هيئةٌ نفسانيه، حالةٌ نفسانيه، كيفيةٌ نفسانيةٌ «ملةٌ راسخةٌ باعثةٌ عل ملازمة التقوى من ترك المحرمات و فعل الواجبات»، يك
كيفيت نفسان راسخ در نفس است، كه باعث بر ملازمه تقوا است، يا «عليها مع المروه»، يا علاوه بر تقوا انسان را صاحب

مروت هم م‎كند.

خوب ببينيد که نتيجه اين تعريف اين است كه عدالت ربط به عمل خارج ندارد، بله يك كيفيت نفسان راسخ در نفس است،
كه سبب م‎شود كه انسان هميشه ملازم با تقوا باشد.

2و 3- تعريف مرحوم ابن ادريس(ره)

در تعبير دوم مرحوم ابن ادريس(ره) در كتاب سرائر فرمودهاند: عدالت عبارت از اجتناب از مجموعه معاص، يا لااقل اجتناب
كه ابن ادريس(ره) داشته اين است که فرموده: «و حدّ العدل، هو الذي لا يخل كبيره و اتيان واجبات است. عبارت از معاص

بواجب، و لا يرتب قبيحا»، حد عدل آن حدي است كه اخلال به واجب نشود و مرتب قبيح هم نشود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/92
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


آن وقت همين تعبير را به دو شل بيان كرده، بعض گفتهاند: اتيان واجبات و اجتناب از معاص كه ناش از مله نفسان شود،
.ه نفسانيه را نياورده، گفتهاند: اتيان واجبات و اجتناب از معاصاز مل هم آن تعبير ناش بعض

ام به اشهر نسبت دادهاند، يعنو مرحوم محقق سبزواري(قدس سرهما) در كفاية الاح در اينجا اين تعبير دوم را مرحوم مجلس
مشهور همان نظريه اول را دارند، که «كيفيةٌ راسخةٌ ف النفس»، اما اشهر گفتهاند: اتيان واجبات و اجتناب از محرمات، که

اينها هم دو گروهند، بعض گفتهاند: يا ناش از آن كيفيت شود، بعض هم اين قيد ناش شدن از كيفيت نفسانيه را در تعابيرشان
نياوردهاند.

اگر اين تعبير را بيان كرديم، نتيجه اين م‎شود که اولا عدالت يك عنوان عمل را دارد، وقت م‎گويم: عدالت يعن اتيان واجبات
و ترك محرمات، دير از صفات نفسانيه نيست، ولو اينه بوييم: اتيان واجبات و ترك محرمات كه ناش از آن كيفيت نفسانيه
كنند و اين تعريف، تعريف به مسبب و مقتض‎كيفيت نفسانيه عنوان سبب و اتيان واجبات عنوان مسبب را پيدا م شود، يعن

م‎شود.

تال فاسد تعريف به كيفيت نفسانيه محض

خوب در اينجا بحث كه وجود دارد، اين است که اگر عدالت را فقط به كيفيت نفسانيه تعريف كرديم، يا به اين اتيان واجبات و
ترك محرمات تعريف كرديم، که از آن كيفيت نفسانيه ناش شود و يا اينه آن قيد كيفيت نفسانيه را هم نياوريم، در اينجا اگر

بخواهيم نتيجه‎گيري كنيم، بايد بوييم: اين تعبير دوم و سوم بالاخره بايد به تعبير و تعريف اول برگردد، براي اينه يقين داريم که
در شريعت مله بما ه مله، كيفيت نفسانيه بما ه كيفيةٌ نفسانيه، خودش نقش ندارد، يعن يقين داريم كه آنچه كه در شريعت

معتبر است، مله‎اي است كه تلبس به عمل پيدا كند و مقترن با اتيان واجبات و ترك محرمات باشد.

اما اگر کس مله بما ه مله را مطرح كرد، لازمه‎اش اجتماع عدالت و فسق است، اگر گفتيم: كس اين مله بما ه مله در
او وجود دارد، حال اگر در عمل خارج هم فسق در او ظاهر شد، بايد بوييم: چون مله را دارد، عادل است. اين شخص
چون اين فسق از او ظاهر شده، عنوان فاسق را دارد، از طرف چون م‎دانيم که منافات ندارد که كس مله عدالت داشته

باشد، اما فسق هم از او صادر شود، پس عادل هم هست.

اصلا بين عدالت و عصمت اين فرق مهم وجود دارد، كه كسان كه مقام عصمت را دارا هستند، ولو امان صدور گناه عقلا از
آنها وجود دارد، اما امتناع عادي دارد و عادتاً براي آنها صدور گناه ممتنع است، اما در عدالت اينطور نيست، بله ممن است

که كس مله عدالت را داشته باشد، اما صدور گناه از اين شخص امتناع عادي ندارد، چه بسا در قضيه‎اي ‐نعوذ باله‐ ممن
است كه يك فسق و كذب از او صادر شود.

اگر عدالت را فقط كيفيت نفسانيه محضه بدانيم، لازمه‎اش اين است كه به كس كه چنين عمل فسق از او صادر شد، بوييم:
واقعاً هم عادل است و هم فاسق، در حال که اين امان ندارد و نم‎شود كه كس هم عنوان عادل داشته باشد و هم عنوان

فاسق.

 پس اين قرينه خارجيه كه كيفيت بما ه كيفيت محور در نظر شارع نيست، سبب م‎شود كه بوييم: عدالت حتماً بايد در آن
عمل خارج باشد و بدون اينه عمل خارج را ملاك و محور قرار دهيم نم‎شود، لذا امام(ره) هم در تحرير الوسيله فرمودهاند:

كيفيت نفسانيه‎اي كه باعث بر ملازمه تقوا است، که تقوا هم در عمل ظاهر م‎شود و دير يك امر نفسان محض نيست.



4- تعريف مرحوم شيخ طوس(ره)

غير از اين سه تعبير، دو تعبير دير در كلمات فقهاء وجود دارد، يك تعبير را مرحوم شيخ طوس(ره) هم در كتاب مبسوط هم در
كتاب خلاف آورده و بر آن هم ادعاي اجماع كردهاند، ابن جنيد و شيخ مفيد(قدس سرهما) هم همين نظريه را داشتهاند، ابو

فسق همين كه از كس اسلام و عدم ظهور الفسق، يعن حنيفه هم از علماي عامه همين نظر را دارد، که گفتهاند عدالت يعن
ظاهر نشده باشد.

در اينجا لازمه اين تعريف اين است كه بوييم: اكثريت قريب به اتفاق مردم عادل هستند، چون نوعاً از افراد، در حال ظاهر و در
اجتماع فسق نم‎بيند، ولو اينه در باطن هم اينها فاسق باشند.

به عبارت اخري گفته‎اند: عدالت عدم ظهور فسق است، نه عدم فسق باطن، بله فسق ظاهري از اين شخص نباشد.

5- تعريف پنجم: حسن ظاهر

تعبير پنجم گفتهاند: عدالت يعن حسن ظاهر فقط، يعن اينه به كس در اجتماع بويند: آدم ظاهر الصلاح است، بعض اين
ظاهر الصلاح را به معناي عدالت گرفتهاند.

طبق تعبير چهارم و پنجم اصلا براي عدالت دير كيفيت نفسان و اينها نداريم، مخصوصاً آن تعبير پنجم كه حسن ظاهر است.

فرق بين تعبير پنجم و چهارم در اين است كه در تعبير پنجم تا با كس معاشرت نداشته باشيم، نم‎توانيم حسن ظاهر را بفهميم،
اما بنا بر تعبير چهارم براي به دست آوردن عدم ظهور الفسق، دير معاشرت هم لازم نيست.

نقد و بررس دو تعريف چهارم و پنجم

آيا اين دو تعبير چهارم و پنجم، دو تعريف در باب عدالتند و يا دو معرف در باب عدالت هستند؟ آيا اين دو در مقام تفسير عدالتند
و يا طريق براي عدالتند؟ برخ از بزرگان مثل مرحوم آقاي خوئ(ره) (تنقيح، جلد يك، در صفحه 212) فرمودهاند: اينها دو

تعريف براي عدالت نيستند، بله دو معرف و طريق براي ثبوت عدالتند.

ايشان فرمودهاند: خوب قرآن نسبت به كسان كه مرتب معصيت كبيره يا معاص ولو در باطن م‎شوند، يعن ولو انسان به
حسب ظاهر از اينها فسق را نبيند، تعبير به فسق كرده و فرموده: «فَاولئكَ هم الْفَاسقُونَ»، كسان كه ولو در باطن هم مرتب

معصيت م‎شوند، اما در ظاهر از خودشان فسق را بروز نم‎دهند، قرآن تعبير به فسق م‎كند.

ايشان فرمودهاند: از اينجا استفاده م‎شود که فسق يك عنوان واقع است، «ظهر او لم يظهر»، م‎خواهد براي ديران روشن
شود، يا روشن نباشد، اينه شارع و خداوند نسبت به اين جماعت م‎فرمايد: «فَاولئكَ هم الْفَاسقُونَ»، در حال كه مردم اينها را
فاسق نم‎دانستند، يعن فسق از اينها ظاهر نشده بوده، كشف از اين م‎كند كه اينها فاسق هستند، ولو اينه فسق از اينها ظاهر
نشده باشد، بنابراين اينه بوييم: عدالت يعن عدم ظهور الفسق، اين حرف درست نيست، بله در فسق ظهور و عدم ظهور هيچ

دخالت ندارد.

عدم ظهور الفسق و حسن ظاهر دو طريق هستند، اما خودشان تعريف حقيق (ره) فرموده: اين دو يعنپس مرحوم آقاي خوئ

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=47
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=47


عدالت نيستند.

نقد و بررس کلام مرحوم خوي(ره)

ايشان نسبت به حسن ظاهر، که اين هم عنوان طريق دارد، دليل اين بيان فقط نسبت به بيان اول درست است، يعن اولا
نياوردهاند، بله فقط فرمودهاند: طبق آيه شريفه «فَاولئكَ هم الْفَاسقُونَ»، نتيجه م‎گيريم که فسق يك امر واقع است، اعم از

اينه ظهر او لم يظهر.

خوب سلمنا كه اين فرمايش ايشان درست باشد، اما اين فقط اثبات م‎كند كه آن بيان چهارم عنوان طريقيت دارد، و الا ممن
است كس بويد: م‎خواهيم تعريف اصل عدالت را حسن ظاهر بيريم و عدالت مله نيست، حت ممن است كه عدالت را

به گونهاي معنا كنيم كه ارتباط به تقوا هم نداشته باشد، بله يك درجه‎اي مادون تقوا باشد.

است، اما نسبت به تعبير پنجم بيان درست ال را دارد، كه فقط نسبت به تعبير چهارم بيان تاملذا اين بيان ايشان اين اش
نيست.

کلام شيخ طوس(ره) بر معرف بودن تعبير چهارم

مرحوم شيخ طوس(ره) در كتاب خلاف فرموده: اختلاف و نزاع واقع شده كه آيا كس كه شهادت م‎دهد و اين شاهد هم،
رده، آيا بر قاضاين را تفسيق ن از اين سراغ ندارد و كس جرح مسلمان بودنش مسلم است، اما «و لم يعرف جرحه»، قاض

فحص از جرح لازم است يا نه؟ که شيخ طوس(ره) در كتاب خلاف فرموده: نه، فحص لازم نيست.

دليل كه ايشان در مقابل بعض از علماي شافع که قائلاند به اينه فحص لازم است آورده، اين است که فرمودهاند: «لان
الاصل ف الاسلام العدالة و الفسق طار عليه»، فسق يك امر عارض است و اصل بر عدالت است.

بعد ايشان فرموده: «و أيضا نحن نعلم أنه ما كان البحث ف أيام النب(عليه السلام)، و لا أيام الصحابة، و لا أيام التابعين»، در
ايام پيامبر، صحابه و تابعين نم‎رفتند شاهدي را كه در محمه آمده، فحص کنند که آيا اين آدم است كه فسق از او صادر

شده يا نه؟ «و انما هو شء أحدثه شريك بن عبد اله القاض»، اين مطلب از زمان ي از قضات بنام شريك ابن عبداله به بعد
درست شده است.

خوب اين كلام شيخ(ره) م‎تواند شاهد باشد بر اينه آن تعبير چهارم كه بوييم: عدالت يعن اسلام و عدم ظهور فسق، طريق
براي عدالت است و تعريف عدالت نيست، اما هيچ كدام از اين دو بيان، نه بيان مرحوم آقاي خوئ(ره) و نه بيان كه از مرحوم

شيخ طوس(ره) نقل كرديم، هيچ كدام دلالت ندارند بر اينه آن تعبير پنجم كه عبارت از حسن ظاهر است، خارج از تعريف
عدالت باشد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=47

