
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۱۹ اردیبهشت ۱۳۸۴

اجتهاد و تقلید
جلسه 73 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مسائل 27، 28 و 29

در تحرير چند مسئله است كه هر سه مسئله را بخوانيم تا توضيح و مستنداتش را هم بيان کنيم. مرحوم امام(ره) در مسئله بيست
و هفتم فرمودهاند: «يعتبر ف المفت و القاض العدالة، و تثبت بشهادة عدلين، و بالمعاشرة المفيدة للعلم أو الاطمئنان، و بالشياع

المفيد للعلم، بل تعرف بحسن الظاهر و مواظبته عل الشرعيات و الطاعات و حضور الجماعات و نحوها، و الظاهر أن حسن
الظاهر كاشف تعبدي و لو لم يحصل منه الظن أو العلم».

در مسئله بيست و هشتم هم عدالت را تعريف كرده فرمودهاند: «العدالة عبارة عن ملة راسخة باعثة عل ملازمة التقوى من ترك
المحرمات و فعل الواجبات».

در مسئله بيست و نهم هم فرمودهاند: «تزول صفة العدالة حما بارتاب البائر أو الإصرار عل الصغائر، بل بارتاب الصغائر
عل الأحوط، و تعود بالتوبة إذا كانت الملة المذكورة باقية».

در اين سه مسئله، مسئله عدالت مطرح است كه در فقه، در مواردي عدالت معتبر است، در امام جماعت، قاض، شاهد، مفت و
...، در تمام اينها ي از شرائط مهم عدالت است.

را قبلا عدالت معتبر است، که بحث اعتبار و شرطيت عدالت در مفت و قاض در مسئله 27 بحث از اين است كه در مفت اولا
گفتيم، وقت كه شرائط مرجع تقليد را بيان كرديم و در اينجا بايد دليل بر اينه چرا در قاض عدالت معتبر است را بيان كنيم.

بعد از اينه اين روشن شد، اموري كه به وسيله آن عدالت ثابت م‎شود را بيان كردهاند و بعد بحث مهم كه وجود دارد تعريف
عدالت است كه تعريف عدالت چيست؟

ادله اعتبار عدالت در قاض

اما اينه چرا در قاض عدالت معتبر است؟ مجموعاً پنج دليل براي آن ذكر شده است:

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/92
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


دليل اول: اجماع

دليل اول عبارت از اجماع است، که در بين فقهاء اجماع قائم است كه ي از شرائط قاض عدالت است. البته چون در اين
مسئله ادله ديري هم وجود دارد، اين اجماع، اجماع تعبدي نيست، لذا نمتواند دليل اصيل براي ما باشد.

دليل دوم: اولويت قطعيه

دليل دوم اين است كه به اولويت قطعيه تمسك كنيم، يعن بوييم: اگر براي امام جماعت و شاهد عدالت معتبر است، در قضاء
كه منصب بسيار عظيم هست، به طريق اول عدالت معتبر است.

نقد و بررس اين دليل

در بحث اينه عدالت در مرجع تقليد معتبر است يا نه؟ در آنجا هم ي از ادله‎اي كه براي اين معنا ذكر كرده بودند، همين
اولويت قطعيه بود، که در اين اولويت قطعيه هم م‎شود خدشه كنيم و در آنجا هم گفتيم که اگر در امام جماعت يا در شاهد
گويند: همان مجرد الوثوق كاف‎كه در راوي م وييم در راوي هم عدالت معتبر است، در حالعدالت معتبر شد، پس بايد ب

است و عدالت معتبر نيست.

چه اشال دارد که بوييم: اگر نسبت به يك قاض اطمينان داريم كه در حم كه م‎خواهد بند، طبق موازين حم م‎كند،
اما ممن است كه ‐نعوذ باله‐ عدالت هم نداشته باشد بنابراين اين اولويت قطعيه هم كه در دليل دوم بيان شد، خيل قابل

اعتماد نيست.

دليل سوم: آيه «و لا تَركنُوا»

َلنُوا اكلا تَر كه عادل نيست، اين ركون به ظلمه است و مشمول آيه شريفه «و دليل سوم اين است كه رجوع به فاسق و كس
الَّذِين ظَلَموا فَتَمسم النَّار» قرار م‎گيرد. لذا دليل سوم اين است كه اگر كس تحاكم به فاسق كرد، اين ركون و اعتماد بر ظالم

كرده و اين مشروع نيست.

نقد و بررس اين دليل

اين دليل سوم مناقشه‎اي دارد كه بعداً بيان م‎كنيم كه طبق بعض از تعاريف كه براي عدالت م‎شود، ممن است که كس را
داشته باشيم كه نه عادل باشد و نه فاسق، پس اين دليل بر طبق اين مبنا، اين مدعا را ثابت نم‎كند.

مدعا اين است كه قاض بايد عادل باشد، خوب كس نه عادل بود و نه فاسق، كه عرض كرديم طبق بعض از مبان كه در
تفسير عدالت وجود دارد ممن است، اگر سراغ چنين شخص رفت، اين عنوان ركون به ظالم را ندارد، در حال که در اينجا

مدعايمان اين است كه كس كه م‎خواهد متصدي قضاوت شود، بايد عادل باشد و اين دليل اين معنا را اثبات نم‎كند.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=113
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=113


دليل چهارم:

اهش را علبايد ن مثلا كه شارع در باب قضاء معتبر دانسته، كه قاض دليل چهارم اين است که فرمودهاند: خصوصيات
السويه بين المترافعين تقسيم كند، قاض نبايد از يك طرف خاص حمايت كند و شرائط ديري كه در باب قضاء ذكر شده، اينها

نم‎شود و سازگاري ندارند، مر اينه بوييم: عدالت معتبر است.

نقد و بررس اين دليل

در اينجا هم همان مناقشه‎اي را كه در دليل سوم بود، م‎توانيم بيان كنيم، که در اين شرائط همين مقدار كه قاض فاسق نباشد
سازگاري دارد، اما اثبات اينه قاض بايد عادل باشد نم‎كند.

اين شرائط فقط مقتض اين است كه عدم الفسق را در قاض معتبر بدانيم، اما اثبات اينه حتماً بايد اين قاض عادل باشد را
نم‎كند.

دليل پنجم: روايات

حال که در اين چهار دليل مناقشه کرديم، لذا دليل در باب شرطيت عدالت در قاض منحصر به همين دليل پنجم است، كه اين
يك امر تعبدي است و آن روايات است كه در باب قضاء وارد شده است، که از آن مسئله شرطيت عدالت استفاده م‎شود. اين

روايات در وسائل الشيعه، كتاب قضاء، ابواب صفات قاض، در باب سوم و باب هجدهم ذكر شده است.

روايت اول: صحيحه سليمان ابن خالد

روايت اول صحيحه سليمان ابن خالد است که «عن ابِ عبدِ اله الْمومن عن ابن مسانَ عن سلَيمانَ بن خَالدٍ عن ابِ عبدِ
اله(ع) قَال اتَّقُوا الْحومةَ»، حومت که در روايات استعمال م‎شود، غالباً مراد همين قضاوت است و به معناي امارت و

رياست نيست، امام(عليه السلام) مفرمايند: از قضاوت بپرهيزيد، «فَانَّ الْحومةَ انَّما ه لْمام الْعالم بِالْقَضاء»، حومت براي
امام است كه عالم به قضاء است، «الْعادِلِ ف الْمسلمين لنَبِ او وص نَبِ»، که در بين مسلمين عدالت دارد.

خوب اولا بايد در كتاب القضاء بررس شود كه آيا از اين روايت حصر حقيق استفاده م‎كنيم يا نه؟ اصلا م‎خواهد بويد:
قضاوت براي امام و وص است، براي نب و وص نب است، كه وص نب ائمه(عليهم السلام) باشند؟

اما در روايات ديري ائمه(عليه السلام) فرمودند: «فَانّ قَدْ جعلْتُه علَيم حاكماً»، آن اجازه‎اي است كه نسبت به مجتهدين داده
شده است.

اما اين بحث مطرح م‎شود که عرض كرديم جايش در آنجاست، كه اگر مجتهد به اجازه عام معصوم، خودش صلاحيت براي
قضاوت پيدا م‎كند، آيا خود اين مجتهد م‎تواند شخص ديري را كه اجتهاد ندارد، به عنوان قاض قرار دهد يا نه؟ الان آنچه
بين ما رايج است، همين طور است كه قضات كه در دادگاه‎ها هستند، مأذون از طرف مجتهدند. خود مجتهد مأذون از طرف

امام معصوم(عليه السلام) هست، اما چه دليل داريم بر اينه خود مجتهد هم م‎تواند اين اجازه را به غير مجتهد بدهد، بر اينه
او بيايد قضاوت كند. خوب اين بحث دقيق است كه در كتاب القضاء بايد مطرح شود.



حال عمده شاهد در اين روايت اين «العادِلِ ف الْمسلمين»، است، يعن بين مسلمان‎ها معروف به عدالت است، که اين بر خلاف
ظاهر است، يعن دلالت دارد كه در بين مسلمان‎ها، در حين قضاوت رعايت عدالت را دارد.

نقد و بررس اين روايت

خوب در اينجا آن مدعاي اصل اين است كه بوييم: قاض بايد مله عدالت را داشته باشد، يعن مله‎اي كه راسخ در نفسش
باشد، که او را ملزم به رعايت تقواي اله كند، اما اين روايت اين مدعا را ثابت نمکند، يعن اگر يك قاض عملا در حين قضاء
رعايت عدالت را م‎كند، اما در غير منصب قضاء ممن است كه فسق و فجوري هم انجام دهد، اين «العادِلِ ف الْمسلمين»، به

نظر م‎رسد.

لذا نم‎شود استفاده كرد که آن عدالت كه از آن تعبير م‎كنيم به مله راسخه در علم، آن عدالت معتبر است، كما اينه ‐حالا
اين را در جاهاي خودش بايد بحث كرد‐ در شاهد هم، در حين شهادت بايد عادل باشد، حالا اگر شاهدي دو سال قبل قضيه‎اي

را ديده، اما آن موقع فاسق بوده، بعد توبه كرده و عادل شده، الان محرز است كه در حين شهادت اين عدالت را دارد و
م‎گويند: اين كفايت م‎كند. علايحال از اين تعبير «العادِلِ ف الْمسلمين»، نم‎شود آن مدعا را استفاده كرد.

روايت دوم: صحيحه اب خديجه

روايت دوم كه قبلا هم خوانديم، صحيحه اب خديجه است، كه در همان كتاب القضاء، ابواب صفات القاض، باب يازدهم،
امام صادق(عليه السلام) اب ،«ملَه قُل ابِنَا فَقَالحصا َل(ع) اهدِ البو عبا ثَنعب ةَ قَالخَدِيج ِبا نحديث ششم آمده است، که «ع
خْذِ وا نم ءَش ى فتَدَار وةٌ اومخُص مَنيب تقَعذَا وا ماكيوييد: «اخديجه را سراغ اصحابشان فرستادند و فرمودند: به آنها ب
الْعطَاء انْ تَحاكموا الَ احدٍ من هوء الْفُساقِ»، وقت بين شما خصومت واقع شد، يا در شيئ از اخذ و عطاء منازعه‎اي واقع

شد، مبادا براي قضاوت سراغ اين فساق برويد، يعن مبادا به قضات كه در آن زمان بودند رجوع كنيد، «اجعلُوا بينَم رجً قَدْ
عرف حَلَنَا و حرامنَا فَانّ قَدْ جعلْتُه علَيم قَاضياً و اياكم انْ يخَاصم بعضم بعضاً الَ السلْطَانِ الْجائرِ»، شاهد در اين روايت

اين است كه امام(عليه السلام) نه كردند از تحاكم به اهل فسق و فرمودند: مبادا سراغ اين فساق برويد، که اين دليل بر اين
است كه فاسق اهليت قاض شدن ندارد.

نقد و بررس اين روايت

اولا در اين روايت وقت كه امام(عليه السلام) م‎خواهد شرط قاض را بيان كند، م‎فرمايد: «اجعلُوا بينَم رجً قَدْ عرف حَلَنَا
و حرامنَا»، که در اينجا دير بحث عدالت را مطرح نردهاند.

ثانياً خود اين قرينه مقابله، كه «رجً قَدْ عرف حَلَنَا و حرامنَا»، شاهد بر اين است كه مراد از اين هولاء الفساق، فسق اعتقادي
است، يعن اين افرادي كه در زمان امام صادق(عليه السلام) به عنوان قاض بودند، چون از اهل سنت بودند و به نظر ما اعتقاد

اينها باطل است، عنوان فاسق را حضرت برايشان به كار برده است.

پس از كجا بدانيم كه اين فسق در اينجا، فسق عمل است، عدالت را كه م‎خواهيم شرطيتش را اثبات كنيم، اين عدالت بايد
امري باشد كه ظهور در مقام عمل داشته باشد و نه فقط مسئله اعتقادي باشد. بنابراين به نظر ما اين روايت هم مقداري خدشه

دارد.



جمع بندي استاد محترم

وييم: از اين پنج دليل، باز به همان اجماع التزام پيدا كنيم، چون اين ادله را بعداً ذكر كردند، وقتآخرالامر اين است كه ب
صلاحيت براي استدلال ندارد، يا مناقشه دارد، لذا مگوييم: اجماع قائم است بر اينه قاض بايد داراي مله عدالت باشد اين

اجماع خودش كاف است.

حالا بحث بعدي كه بحث مهم است، تفسير عدالت است، که معناي عدالت چيست؟ اينه حال آيا قاض بايد عادل باشد يا نه؟
در كتاب القضاء بحث مهم دارد كه ان شاء اله در آنجا عرض م‎كنيم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


