
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۱۸ اردیبهشت ۱۳۸۴

اجتهاد و تقلید
جلسه 72 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

عرض كرديم در مسئله بيست و پنجم که اگر كس اعمال عن تقليد را انجام داده، اما نم‎داند كه تقليدش صحيح بوده يا فاسد،
که گفتيم: در دو جهت بايد بحث كرد. يك جهتش اين بود كه در صحت و فساد خود اين تقليد شك كند، كه ديروز بحث كرديم.

بحث دوم: ش در صحت و فساد اعمال انجام شده

جهت دوم ش در اعمال است كه در اثر اين تقليد انجام داده، که اگر احراز كرد كه اين اعمال مطابق با واقع است، دير تبعاً
اعاده اين اعمال لازم نيست، اما اگر چنين احرازي نرد، نسبت به اعمال که سابقاً عن تقليد انجام داده و الان در صحت و

فساد تقليدش شك دارد، وظيفهاش چيست؟

خوب حم شك در صحت و فساد تقليد از ناحيه خودش را ديروز بيان کرديم، حالا از ناحيه اين اعمال كه انجام داده، اگر
احراز كرد كه مطابق با واقع است، دير نياز به اعاده و قضاء ندارد، اما اگر احراز نرد، مثلا نمازهاي را از روي تقليد از زيد

خوانده، الان هم نم‎داند كه آيا اين نمازها صحيح است يا نه؟ که منشاء شك در اين است كه آيا تقليد صحيح بوده يا نه؟

در اينجا به حسب موارد مختلف م‎شود، نسبت به نمازها، اگر از نظر اركان خلل در آن بوجود بيايد، بايد اعاده كند، يعن اگر
شبهه از نظر مسئله اركان باشد، در مخالفت با اركان بايد اعاده كند، اما اگر در غير اركان صلاة باشد، خوب حديث «لا تعاد»

داريم كه م‎گويد: اگر خلل غير ركن در نماز ايجاد شده باشد، مانع ندارد و نياز به اعاده ندارد.

فرع كه در اينجا مطرح م‎شود اين است كه حديث «لا تعاد» در اينه مسلماً شامل ناس م‎شود، بين بزرگان بحث نيست،
اما آيا اختصاص به ناس دارد؟ بعض قائلاند به اينه حديث «لا تعاد الصلاة الا ف خمس»، يعن در غير اين پنج مورد نماز

جاهل است، مثلا در نماز از ناحيه نسيان به وجود آمده باشد، اما اگر كس خلل است كه براي كس شود، در جاي‎اعاده نم
جاهل بوده به اينه سوره در نماز واجب است و نمازش را خوانده، دير حديث «لا تعاد» شامل جاهل نم‎شود.

برخ هم قائلاند كه حديث «لا تعاد» هم ناس را م‎گيرد و هم جاهل را، ول جاهل هم بر دو نوع است، ي جاهل قاصر و
ديري جاهل مقصر، که تنها شامل جاهل قاصر م‎شود، اما شامل جاهل مقصر نم‎شود، که الان به اين فروعات و جزئياتش

كاري نداريم و در جاي خودش مورد بحث واقع شده است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/92
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


علايّحالٍ اگر گفتيم که حديث «لا تعاد» در مخالفت غير ركن، شامل ناس و جاهل مطلقا م‎شود، باز حمش روشن است،
اما اگر گفتيم: تنها شامل جاهل قاصر و ناس هست، اما شامل جاهل مقصر نيست، در جاي كه شخص مداند که جاهل

قاصر است بحث نيست.

در جاي هم كه شخص م‎داند که جاهل مقصر است، بحث وجود ندارد، چون م‎توانسته تحقيق كند، كه آيا از فلان شخص
م‎شود تقليد كرد يا نه؟ ب‎اعتناي كرده و همين طوري تقليد كرده، اين جاهل مقصر م‎شود. اما اگر كس يقين داشته که تقليد
از فلان صحيح است، احتمال بطلان هم نم‎داده، اين هم عنوان جاهل قاصر را دارد. پس در مواردي كه روشن باشد كه عنوان

جاهل قاصر را دارد يا جاهل مقصر بحث نيست.

فرع ش در داشتن عنوان جاهل قاصر يا مقصر

لن يك بحث و فرع كه وجود دارد، اين است كه كس اعمال را از روي تقليد انجام داده و الان شك دارد اين تقليد آيا صحيح
است يا نه؟ شك ديري هم دارد که نم‎داند آيا عنوان جاهل قاصر را داشته يا جاهل مقصر را؟ نم‎داند كه وقت اين اعمال را از

روي تقليد انجام داد، عنوان جاهل قاصر را دارد يا عنوان جاهل مقصر را، خوب در اينجا چه بايد گفت؟

مرحوم آقاي خوئ(قدس سره) در كتاب تنقيح فرمودهاند: در اينجا بايد تفصيل دهيم، که اگر منشاء شك در صحت اعمال، شك
در صحت و فساد خود تقليد است، كه آيا اين شخص جامع الشرائط است يا نه؟ قضاء و اعاده واجب است.

اما اگر م‎دانيم كه زيد جامع الشرائط است، در استناد به قول او كه آيا طبق موازين از او تقليد كرديم يا طبق موازين تقليد
محقق نشده است؟ در اينجا دير اعاده و قضا واجب نيست.

بعد از اين مطلب فرمودهاند: الا ان يقال كه بوييم: اصلا دير فرق بين اين دو مورد نيست، چه منشاء شك در اين باشد كه اين
مستجمع همه شرائط است و چه منشاء شك در اين باشد كه آيا طريق درست بوده يا نه؟ بوييم: جاهل مقصر يك عنوان وجودي
است، كه مخصص حديث «لا تعاد» است، يعن حديث لا تعاد جاهل را هم مثل ناس م‎گيرد، الا جاهل مقصر را، که قرينه بر

تخصيصش، يك قرينه خارجيه است.

اگر بوييم كه حديث «لا تعاد» جاهل مقصر را هم م‎گيرد، لازمهاش اين است که تمام اين ادله‎اي كه دلالت بر اجزاء و شرائط
دارد، همچنين روايات زيادي که از امام(عليه السلام) سوال م‎كند که اين جزء را نم‎دانستم و امام(عليه السلام) م‎فرمايد بايد

اعاده كن، بايد بوييم: تمام اينها مخصوص به كس است كه عالم و متعمد باشد و اين اختصاص به مورد نادر پيدا م‎كند.

بعد فرمودهاند: حال جاهل مقصر يك عنوان وجودي است، ما شك م‎كنيم که عنوان مقصر وجود پيدا كرد يا نه؟ عدمش را
استصحاب م‎كنيم، که اين استصحاب عدم، مخصص مشود، که در موارد مشوك، به عام يعن عموم حديث «لا تعاد»

تمسك م‎كنيم.

پس خلاصه فرمايش ايشان در اينجا، اين است كه نسبت به اين مخصص، استصحاب عدم جاري م‎كنيم و با استصحاب عدم،
عدم مخصص را احراز م‎كنيم، که در آن مورد بايد به عموم عام عمل كنيم.



نظر استاد محترم در اين بحث

نته‎اي كه وجود دارد اين است كه اصلا در كلمات فقهاء، تفيك بين اين دو مورد به نظر م‎رسد كه كار درست نيست. خوب
در اين مسئله كس که اعمال را عن تقليد انجام داده، شك م‎كند که آيا اين تقليد صحيح است يا نه؟ اگر گفتيم: تقليدش صحيح

است، خوب اعمالش هم صحيح است، اما اگر گفتيم که تقلديش باطل است، اعمالش هم درست نيست، حال بايد ببينيم اگر
مطابق با واقع است، فبها المطوب، اما اگر مطابق با واقع نيست، بايد اعاده و قضاء كند.

سؤال اساس اين است كه چرا بياييم بين اعمال و بين تقليد تفيك كنيم؟ و بوييم: اگر شك در خود تقليد نيست، در صحت و
فساد اعمال است، خوب كس كه تقليد صحيح دارد، خوب معنا ندارد كه در صحت و فساد اعمالش شك كند.

به عبارت اخري ما نحن فيه مثل مسئله سبب و مسبب است، در آنجا مر نم‎گوييد که با جريان اصل در سبب، دير نوبت به
مسبب نم‎رسد، در اينجا هم اين اعمال كه شخص انجام م‎دهد، مسبب است از اينه آيا تقليدش درست بوده يا نه؟ لذا بايد

سراغ خود بحث تقليد برويم.

اگر آمديم صحت و فساد تقليد را، با اصالة الصحه و يا با هر عنوان حل كرديم، دير اصلا نوبت به بحث اعمال نم‎رسد.

فرع ديري در كلام مرحوم خوئ(ره)

يك فرع كوچك ديري هم در كلمات مرحوم آقاي خوئ(ره) وجود دارد که فرمودهاند: اگر دو مجتهد هستند، ي مستجمع
شرائط، اما ديري مستجمع شرائط نيست، اما مقلد نم‎داند که از كدام يك از اينها تقليد كرده است؟ يعن تقليد كرده، اما

نم‎داند از زيد مستجمع شرائط تقليد كرده و يا از عمرو فاقد شرائط آمده تقليد كرده، در اينجا بايد چه كار كند؟

باز در اينجا مرحوم آقاي خوئ(ره) فرمودهاند: از باب «لا تعاد» حم به صحت م‎كنيم و از باب اينه جاهل مقصر هست يا
نه؟ استصحاب عدمش را مكنيم.

اما راه دوم هم بيان کرده فرمودهاند: قاعده فراغ را در اينجا جاري م‎كنيم، «كل ما مض من صلاتك و طهورك فمض كما
هو».

نقد و بررس کلام مرحوم خوئ(ره)

خوب در اينجا نته‎اي که م‎خواهيم عرض كنيم اين است كه اولا بحث در اينجا مختص به صلاة نيست، كه بخواهيم حديث «لا
تعاد» را بياوريم، كس است دو سال اعمال را انجام داده، نماز دارد، معاملات دارد، ناح دارد، امور زيادي دارد، منتها

نم‎داند که در اين اعمال از زيد واجد شرائط تقليد كرده يا از عمرو فاقد شرائط؟

در اينجا به نظر ما اين در حم كس است كه اصلا تقليد نرده، اگر كس به صورت مردد بويد: م‎دانم تقليد كردم، اما
نم‎دانم از زيد بوده يا از عمرو، در حقيقت نم‎داند که از روي تقليد صحيح بوده يا نه؟ که حمش را در مسئله قبل گفتيم که
اگر كس مدت را بلاتقليد و يا با تقليد غير صحيح عمل كند، که در اينجا هم همين طور است، چون بالاخره نم‎داند که مقلَّد

مستجمع شرائط هست يا نه.



در اينجا نم‎توانيم بوييم كه خوب تحقيق و فحص كند، تا ببيند كه اين واجد الشرائط هست يا نه؟ چون مردد بين اين دو نفر
است، اصلا جاي فحص نيست.

پس نتيجه اين م‎شود كه همان حم عمل بلاتقليد را دارد و همان مطالب كه در حم عمل بلاتقليد بيان كرديم، در اينجا هم
جريان پيدا م‎كند، لذا دير اصلا نوبت به قاعده فراغ يا قاعده «لا تعاد» نم‎رسد.

مسئله بيست و ششم:

مرحوم امام(ره) در مسئله بيست و ششم فرمودهاند: «إذا مضت مدة من بلوغه و شك بعد ذلك ف أن أعماله كانت عن تقليد
صحيح أم لا، يجوز له البناء عل الصحة ف أعماله السابقة و ف اللاحقة يجب عليه التصحيح فعلا».

اگر كس مدت از بلوغش گذشت و شك كند كه اعمالش آيا از روي تقليد صحيح بوده يا نه؟ فرمودهاند: بايد نسبت به اعمال
سابقه، بنا را بر صحت بذارد، اما نسبت به اعمال لاحقه بايد تقليد صحيح انجام دهد.

اين مسئله تقريباً م‎شود گفت که ترار مسئله قبل است، تنها اضافه‎اي که دارد اين است كه اصالة الصحه نسبت به اعمال
سابقه جريان پيدا م‎كند، اما نسبت به اعمال لاحقه دير جريان ندارد و همين نته را م‎خواهد بيان كند.

اگر كس مدت اعمال را انجام داد، اما نم‎داند كه آيا اين اعمالش از روي تقليد صحيح بوده يا نه؟ اصالة الصحه را جاري
مكند، منتها اين اصالة الصحه تنها نسبت به اعمال سابقه است، اما نسبت به اعمال لاحقه دير جريان ندارد، نظير همان

مطلب كه فقهاء در قاعده فراغ م‎گويند که قاعده فراغ مربوط به فراغ از عمل است، آن هم عمل سابق، اما ارتباط به عمل
لاحق ندارد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


