
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۱۷ اردیبهشت ۱۳۸۴

اجتهاد و تقلید
جلسه 71 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

عرض كرديم که در اين بحث كه كس که عملش در گذشته بدون تقليد بوده و يا با تقليد غير صحيح بوده، الان نسبت به آنچه كه
از او فوت شده، مردد بين الاقل و الاكثر است، يعن يقين دارد به اينه مقداري از تاليف، از او فوت شده، اما نم‎داند مقدار

اين تاليف چقدر است؟

اينجا اقوال و ادله آن را بيان كرديم و نته‎اي كه به عنوان نته كليدي در اين مسئله هست، اين بود كه آيا اساساً بين اين دو
صورت م‎توانيم فرق بذاريم؟ يك صورت اينه بوييم اگر تليف بر كس منجز شد و بعد از تحقق تنجز، در زمان ديري مردد

شد به اينه چه مقدار بر او منجز شده، در اينجا عرض كرديم که مرحوم آقاي خوئ(قدس سره) در كتاب تنقيح در اول مسئله
فرموده: اين از مواردي است كه قاعده اشتغال جريان دارد و از محل نزاع خارج است.

بعض هم مثل صاحب هداية المسترشدين(ره) اصلا فرض ما نحن فيه را از مصاديق همين صورت م‎داند، كه كس يقين دارد
که وجوب قضاء بر ذمهاش به صورت منجز آمده، اما مردد است كه اين وجوب قضاء به مقدار اقل است يا اكثر. که ايشان

فرموده: در زائد بر اقل احتمال تليف منجز را م‎دهيم و احتمال تليف منجز، خودش منجز و تنجيز آور است.

صورت دوم اينه بوييم: از اول شك ما در ثبوت اصل تليف در اين مقدار زائد است، يعن يقيناً تليف هست، که نسبت به
مقدار اقل ثابت است، امل نسبت به مقدار اكثر براي ما مشوك است.

نتيجه بحث ديروز اين شد كه اصلا تفريق بين اين دو صورت درست نيست، فرق نم‎كند كه بوييم: تليف از اول منجز بوده و
بعد مردد بين الاقل و الاكثر شويم، که در اين صورت تنجز تليف نسبت به اقل ثابت و مسلم است، اما نسبت به اكثر شك به

همان تنجز سرايت م‎كند، يعن نسبت به اكثر در ثبوت تليف در اين مقدار اكثر شك داريم.

بنابراين اصلا بين اين دو مورد نم‎توانيم فرق بذاريم، لذا عرض كرديم که اولا اينه مرحوم آقاي خوئ فرموده: محل نزاع در
اينجا در صورت دوم است، وجه برايش ما نفهميديم و ثانياً در اشالات كه ايشان به صاحب حاشيه(ره) دارد، همان اشالات

نقض بر فرمايش خودشان هم هست.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/92
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


نظر استاد محترم در اين بحث

در اينجا همان نظري كه امام(رضوان اله عليه) در متن دارند و مرحوم سيد(ره) هم در عروه در آخر بالاخره همين فتوا را
دادهاند، اين است كه بالاخره در موارد اقل و اكثر استقلال، هميشه شك نسبت به اكثر، شك در ثبوت اصل تليف است، لذا

اصالة البرائه بايد جاري شود.

در تمام آن مثال‎ها هم همين طور است، مثلا كس خوابيده، حال که از خواب بلند م‎شود و نم‎داند يك روز خوابيده يا دو روز،
داند نمازهاي‎از عمرش گذشته و م که مدت شود، يا فاسق‎به مقدار اقل يقين دارد، اما نسبت به اكثر اصالة البرائه جاري م

از او قضاء شده، اما مقدارش را نم‎داند، آنچه كه بر او لازم است، قضا به مقدار اقل است، اما نسبت به اكثر اصالة البرائه
جاري م‎شود.

همچنين جوان که از اول بلوغش مدت گذشته و اصلا تقليد نرده، حال در اين مدت نم‎داند که بايد نماز يك سال را قضاء كند
يا نماز دو سال را، در تمام اينها آنچه كه واجب است، نسبت به اقل است، اما نسبت به اكثر اصالة البرائه جاري م‎شود و نه

اصالة الاشتغال.

احتياط استحباب بر انجام اکثر

بله امام(ره) در اينجا يك احتياط استحباب کرده و آن اين است كه بهتر آن است و احتياط در اين است كه نسبت به اين مقدار
اكثر هم انجام دهد، لن اين احتياط استحباب هم بايد قيدي زده، بوييم در صورت كه مستلزم حرج نباشد، مثلا اگر فرضاً

شخص پنجاه، شصت سال از عمرش گذشته، م‎گويد: س، چهل سال نماز از من قضاء شده، اما نم‎دانم چقدر است؟ خوب
اگر بخواهد نسبت به اكثر عمل را انجام دهد، برايش حرج به وجود م‎آيد.

و استحباب ام رجحانومت ادله «لاحرج» بر احح

ادله «لاحرج» همان طور كه نسبت به احام الزاميه حومت دارد، نسبت به احام رجحان و استحباب هم حومت دارد، اگر
يك عمل مستحب بر انسان حرج شد، در اينجا هم باز «لاحرج» همين حم استحباب را بر م‎دارد.

البته اين بحث، يك بحث كل و مهم مربوط به خود قاعده «لاحرج» است، كه آيا «لاحرج» همانطوري كه احام الزام را
برم‎دارد، احام غير الزام را هم برم‎دارد يا نه؟ برخ قائلاند به اينه «ما جعل عليم ف الدين من حرج»، فقط احام

الزاميه را برم‎دارد، چون «لاحرج» عنوان امتنان دارد و امتنان اقتضاء م‎كند كه در مواردي كه از احام الزام هست و الزام
آور است، که الزامش براي انسان حرج است، اين الزام را بردارد. اما بعض هم معتقدند به اينه «لاحرج» احام رجحان را

هم برم‎دارد و اين بحثش در محل خودش هست.

مسئله بيست و پنجم:

مرحوم امام(ره) در مسئله بيست و پنجم فرمودهاند: «إذا كان أعماله السابقة مع التقليد و لا يعلم أنها كانت عن تقليد صحيح أم
فاسد يبن عل الصحة»، اگر كس م‎داند که در گذشته اعمالش از روي تقليد بوده، اما الان كه مدت گذشته، شك م‎كند كه آيا

اين تقليد، تقليد صحيح بوده، تا اعمال كه انجام دادم درست باشد يا اينه تقليد باطل بوده است؟ که مرحوم امام(ره)



فرمودهاند: بايد بنا را بر صحت بذارد و اصالة الصحه را در اينجا جاري كند. نظير اين مسئله را هم مرحوم سيد(ره) در عروه
آوردهاند.

بحث که در اينجا واقع شده اين است كه اصلا مقصود از اين مسئله چيست؟ كس كه شك م‎كند، بعد از اينه اعمالش قبلا از
روي تقليد بوده، كه آيا تقليدش صحيح بوده يا نه؟ خوب منشاء اين شك چيست؟

در اينجا به طور كل دو بحث هست؛ يك بحث از حيث صحت و فساد خود اين تقليد است، يعن اصلا كاري به اعمال كه در
اثر اين تقليد، از اين ملف صادر شده نداريم، بحث اين است كه م‎خواهد ببينيد اين تقليد گذشته‎اش، آيا صحيح است يا نه؟

بحث دوم اعمال است كه در اثر اين تقليد انجام داده، که آيا اين اعمال، اعمال صحيح است كه دير نياز به اعاده و قضاء
ندارد يا آنها هم صحيح نيست؟

بحث اول: ش در صحت و فساد تقليد

اما در فرض اول سؤال اين است كه منشاء شك چيست؟ اگر كس مدت را تقليد م‎كند، بعد از گذشت مدت شك م‎كند كه آيا
تقليدش صحيح بوده يا نه؟ در اينجا منشاء شك، احد الامرين عل سبيل منع الخلو است؛ يا اينه در طريق كه به وسيله آن، اين

تقليد را انجام داده شك م‎كند، يعن در طريق كه مثبت بوده براي اينه اثبات كند كه تقليد از اين شخص صحيح است، شك
م‎كند.

به عبارت اخري منشاء شك اين است كه طريق كه در اثر آن، تقليد در اينجا محقق شد، آيا مطابق با موازين بود يا نه؟

دوم اينه منشاء شك از اين جهت است كه نم‎داند كه شخص كه از او تقليد كرده، آيا مستجمع شرائط هست يا نه؟

به عبارت اخري آن موقع يقين داشته که مستجمع شرائط بوده، اما الان شش به عنوان شك ساري است، يعن م‎گويد: در
همان دو سال پيش كه تقليد را از اين زيد شروع كردم، آيا شرائط را داشت يا نه؟ عدالت را داشت يا نه؟ اجتهاد را داشت يا نه؟

چون قبلا گفتيم که اگر به عنوان شك طاري باشد، استصحاب جاري م‎شود و مانع ندارد. پس منشاء شك در تقليد، ي از
اين دو م‎تواند باشد.

منشاء ش: ش در طريق

حال اگر منشاء شك، ش در آن طريق باشد، براي اينه انسان بايد طريق پيدا كند، تا بتواند از زيد تقليد كند، بايد بينه عادل به
اجتهاد و عدالتش شهادت دهند، خوب الان شك م‎كند كه آن وقت که سراغ اين طرق رفت آيا طرق درست بودند يا نه؟

در اينجا فرمودهاند: اين شك در صحت و فساد تقليد، اگر منشائش اين باشد، اين اثري ندارد، براي اينه اصلا بر اين شك اثري
مترتب نم‎شود، زيرا فرض اين است كه زيدي كه از او تقليد م‎كند، جامع الشرائط است، عدالت و اجتهاد دارد، اما نم‎داند

که در استناد به فتواي اين مرجع، آيا عن طريق شرعيه و طبق موازين بوده يا نه؟

خوب آنچه كه در باب تقليد ملاك است، اين است كه آن مقلد جامع الشرائط باشد، حال در اينه اين شخص آيا به طريق



صحيح به اين جامع الشرائط رسيده و يا طريق كه به اين جامع الشرائط رسيده صحيح نبوده؟ فرق نمکند. اصلا بالاتر از اين،
اگر مثلا كس که از زيد که مستجمع لجميع الشرائط هست، تقليد م‎كند، اما تقليدش را همين طوري شروع كرده بود، يعن يقين

دارد كه اصل رجوع و استنادش به فتواي اين مرجع، طبق ضوابط فقه نبوده، بله همين طور رجوع كرده، خوب اگر يقين هم
دارد كه طريق، طريق صحيح نبوده، باز هم اين اثري ندارد. آنچه ملاك است، اين است كه الان واجد شرائط هست و تقليدش

هم تقليد صحيح است.

بله فقط يك اثر م‎شود برايش ذكر كرد، که در اينجا كه نم‎داند آيا بر طبق ميزان بوده يا نه؟ اما تقليدش صحيح است، حرمت
گويند: عدول از زنده به زنده جايز نيست، اما اگر طريقش، طريق صحيح‎كه م عدول مطرح است، البته بنا بر مبناي کسان

نباشد، دير موضوع بر آن عدول باق نم‎ماند، چون اصلا تقليدش محقق نشده است.

اما با قطع نظر از مسئله حرمت عدول، يعن عدول و بقاء را كنار بذاريم، اگر كس بعد از مدت فهميد که طريق كه در اثر آن
به اين مرجع رجوع كرده، مطابق با موازين نبوده، اما الان م‎داند که از اول اين مرجع، مستجمع جميع شرائط بوده، در اينجا

هيچ اشال را ايجاد نم‎كند و از نظر صحت و فساد تقليد بحث نيست.

منشاء ش: ش ساري

فرض دوم اين است كه بحث طريق نيست، شك م‎كند كه آيا دو سال پيش، اين مستجمع شرائط بوده يا نه؟ مدت خيال م‎كرده
كه شرائط تقليد را دارد، عدالت و اجتهاد دارد، اما الان شك م‎كند که از دو سال پيش آيا اين مستجمع شرائط بوده يا نه؟ خوب

در اينجا قاعده اين است كه فحص واجب است.

قبلا در يك مسئله‎اي گفتيم كه در اينه آيا زيد مجتهد است يا نه؟ آيا عادل است يا نه؟ فحص واجب است. فحص از كس كه
انسان م‎خواهد از او تقليد كند واجب است.

خوب اين وجوب فحص تنها مربوط به حدوث نيست، بله بقاء هم همين طور است، يعن مربوط به اين نيست كه فقط در ابتد
بايد فحص کند، بله اگر كس بعداً هم در اينه از اول آيا اين شخص عدالت و اجتهاد داشته يا نه؟ شك كرد، باز هم در اينجا

فحص واجب است.

بنابراين در اين جهت اول بحث م‎گوييم: منشاء شك، شك مربوط به صحت و فساد خود تقليد است، که اين هم دو فرض
داشت؛ که هر دو فرضش هم روشن شد.

اما جهت دوم كه كس اعمال را بر طبق تقليدي انجام داده، اما الان نم‎داند اين اعمال كه انجام داده آيا صحيح بوده يا فاسد؟
شك م‎كنند در صحت و فساد تقليد، به جهت اين اعمال است كه انجام داده است. حال اين توضيح دارد كه فردا ان شاء اله

عرض م‎كنيم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


