
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۱۳ اردیبهشت ۱۳۸۴

اجتهاد و تقلید
جلسه 70 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

اين فرمايش صاحب هداية المسترشدين(ره) را كه در ما نحن فيه بايد به مقداري قضاء كند، كه يقين به برائت برايش حاصل
شود عرض كرديم و دليل را هم بر اين مدعا اقامه كرده، بيان كرديم، كه مرحوم آقاي خوئ(قدس سره) هم دو اشال بر اين

دليل وارد كرده بودند.

اشال اول مرحوم خوئ(ره) بر صاحب هدايه(ره)

قبل از اينه اشال دوم را بيان كنيم، ببينيم که اشال اول آيا وارد است يا نه؟ ايشان در اشال اول فرمودهاند: اگر زمان تنجز
قبل از زمان تردد باشد، فرمايش شما تام است، يعن اگر در زمان تليف به صورت منجز وارد شده باشد، بهد در زمان
متاخري ترديد كنيم در اينه آيا اين تليف منجز دائر مدار اقل است يا اكثر؟ در اينجا كلام شما را قبول داريم و چه بسا

م‎خواهند بفرمايند: اين مثال كه براي فاسق و فسقه زدهايد، از همين قسم است.

در مثال فسقه فرمودهاند: در هر روزي چون فوت يك امر تدريج است، وجوب قضاء هم تدريجاً منجز م‎شود، مثلا امروز كه
نماز نم‎خواند، يك وجوب قضاء به صورت منجز بر ذمهاش م‎آيد، فردا كه نماز نم‎خواند، باز همين طور، حال بعد گذشت يك
يا دو سال، که در اين بين شايد چند نماز هم خوانده باشد، در اينجا شك م‎كند كه آيا اين مقدار نمازي كه از او قضاء شده، آيا

مثلا صد روز بوده يا دويست روز بوده؟

ايشان خواستهاند بفرمايند: در اينجا چون قبلا وجوب قضاء بر اين شخص منجز شده بوده و زمان تنجز هم قبل از زمان تردد
است، لذا بعد از آن كه مقدار اقل را انجام داد، احتمال تليف منجز وجود دارد و احتمال تليف منجز خودش تنجيزآور و منجز

است.

اما در جاي كه زمان تنجز و زمان تردد ي است، مثل اين مثال كه كس از خواب بيدار م‎شود، نم‎داند كه آيا يك روز
خوابيد، يا دو روز؟ در اينجا اصل وجوب قضاء منجزاً بر او هست، اما در مقدار اين تليف منجز ترديد دارد كه آيا مقدارش

مقدار اقل است يا اكثر؟ که در اينجا فرمودهاند: دير اين فرمايش شما تام نيست.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/92
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


نقد و بررس اشال اول مرحوم خوئ(ره)

اين اشال كه مرحوم آقاي خوئ(ره) كردهاند، واقعش اين است كه وقت در عبارت ايشان دقت م‎كنيم، مجرد يك دعوا و ادعا
است، يعن هر چه در عبارت دقت كنيد كه چه دليل بر وجود فرق بين اينها داريد؟ هيچ دليل آورده نشده است. چه دليل داريم

كه اگر زمان تنجز قبل بود و زمان تردد بعد، بايد مقدار يقين يعن مقدار زائد هم آورده شود، يعن بايد يقين به برائت ذمه پيدا
كند، اما اگر زمان تنجز و زمان تردد ي بود، اينجا به همان مقدار اقل كفايت م‎كند؟ پس اولا در فرمايش ايشان بر اين فرق

دليل اقامه نشده است.

ثانياً به نظر ما وجود فرق بين اينها ف غاية البطلان است و نم‎توانيم بوييم: در اينجا فرق وجود دارد، براي اينه اگر ملاك
تليف منجز است و م‎گوييم: بعد از انجام اقل هم، هنوز احتمال آن تليف منجز هست، در هر دو مورد هست، اگر هم بوييم:

تليف منجز نيست، اين هم مثل اصل ثبوت تليف است.

اگر گفتيم که در جاي كه يك تليف منجز داريد، اگر از اول نم‎دانيد که اين تليف منجز، به مقدار اقل منجز شده يا به مقدار
اكثر، نسبت به اكثر مثل شك در اصل تليف م‎شود، همان طور كه اگر در اصل ثبوت تليف شك كرديد، لذا باز هم فرق بين

اين دو نيست.

بالاخره نه تنها ايشان فقط مجرد ادعاي را بيان کرده و فرق ذكر نردهاند، اشال دوم اين است كه اصلا قابليت فرق در ما نحن
فيه وجود ندارد و نم‎‎توانيم بين اين دو صورت فرق بذاريم، اينه زمان تنجز قبل از زمان تردد باشد، در اينجا چه نقش دارد؟

بالاخره هر چه دقت كرديم، نتوانستيم براي بيان ايشان وجه درست را در اينجا تصوير كنيم.

خوب والد بزرگوار ما(دام ظله) هم در كتاب تفصيل الشريعه اشال ايشان را بيان كرده و پذيرفتهاند و دير در مقام مناقشه بر
اين اشال برنيامدهاند.

اشال دوم مرحوم خوئ(ره) بر صاحب هدايه(ره)

اشال دوم كه ايشان بر صاحب هدايه(ره) وارد كرده اين است كه فرمودهاند: اصلا آنچه كه صاحب هدايه(ره) بيان کرده، «لا
يرجع ال محصل»، چون تنجيز تليف دائر مدار منجز است، يعن سبب تنجيز تا منجز نباشد، تنجز نيست، لذا تنجز حدوثاً و

بقائاً دائر مدار منجز است.

بعد ايشان ‎فرمودهاند: در مواردي كه اسمش را قاعده يقين م‎گذاريم، مثلا يقين پيدا كرديد كه زيد ديروز عادل بوده، الان که در
عدالت ديروز زيد شك م‎كنيد، يا مثلا ديروز يقين به نجاست داشتيم، که در اينجا حم بر ما تنجز پيدا كرده، الان در آن يقين

ديروز شك م‎كنيم، خوب در اين گونه موارد اصول جريان دارد، يعن م‎توانيم اصالة الطهاره جاري كنيم، لذا براي اينه دير
علم به نجاست نيست، با از بين رفتن علم به نجاست، يعن دير سبب تنجزي در اينجا وجود ندارد.

بعد فرمودهاند: همين مطلب در ما نحن فيه هم وجود دارد، يعن ملف از اول علم به وجوب قضاء دارد، حال وقت بين اقل و
اكثر شك م‎كند، نسبت به اقل چون هنوز علم وجود دارد، لذا منجز است، اما نسبت به اكثر دير علم وجود ندارد، لذا در اينجا

دير سبب تنجيز نسبت به اكثر از بين م‎رود و به تعبير ايشان «و اذا زال العلم زال التنجز لا محال».

در ما نحن فيه علم به وجوب قضاء در سابق داشته، الان كه در اقل و اكثر شك م‎كند، علمش نسبت به اقل باق م‎ماند، اما



نسبت به اكثر علمش زائل م‎شود، لذا دير نسبت به اكثر تنجزي وجود ندارد و ما هم نسبت به اكثر احتمال تليف منجز را
نم‎دهيم، يعن سبب تنجيز وجود ندارد، لذا شك در تليف زائد م‎شود و در اينجا بايد اصالة البرائه را جاري كرد.

نظر استاد محترم درباره کلام صاحب هدايه(ره)

اين اشال دوم مخرب اشال اول ايشان هم هست، يعن نتيجه اين م‎شود که در جاي كه كس شك در تنجز تليف دارد، چه
است، طبق اين بيان هيچ فرق يقين به تنجز در زمان قبل باشد و بعد شك در اقل و اكثر پيدا كند، يا زمان تنجز و زمان تردد ي
بين اين دو وجه نيست، يعن خود همين اشال دوم، درست مخرب اشال اول است، براي اينه ايشان فرموده: «اذا زال العلم

زال التنجز»، چه زمان تنجز قبل باشد يا مقارن.

حال تعجب اين است كه مرحوم آقاي خوئ(ره) قبل از اينه اين نظريه را بيان كنند، فرمودهاند: محل كلام در جاي است كه
شك در ثبوت اصل تليف داشته باشيم، اما جاي كه تليف منجز بوده و ما بين اقل و اكثر ترديد م‎كنيم فرمودهاند: آنجا از

محل نزاع به طور كل خارج است و در آنجا بايد نسبت به اكثر اصالة الاشتغال را جاري كرد.

عرض ما اين است كه با وجود اين دو اشال، خصوصاً اشال دوم به اين نتيجه م‎رسيم كه اصلا اين تقسيم كه بوييم: تارةً
يقين به تنجز داريم، اما در اقل و اكثر شك م‎كنيم و تارةً در اصل ثبوت تليف شك داريم، تقسيم درست نيست، اصلا از نظر

صناع نم‎توانيم بوييم: گاه اوقات شك ما در ثبوت تليف است و گاه هم در تليف منجز واصل است.

تعبير ايشان اين است که گاه شك در اصل ثبوت تليف است و گاه هم ش در وجود تليف منجز واصل است، خوب چه
فرق با هم دارند؟ اين مجرد يك تعبير است، لذا اشال ما اين است که هيچ ي از فقهاء بين اين دو مورد فرق نذاشتهاند، بله

در تمام اين موارد گفتهاند که اينها از مصاديق شك در اصل تليف است.

حال خصوصاً با اين اشال دوم كه مرحوم خوئ(ره) به صاحب هدايه(ره) كردهاند، که «اذا زال العلم زال التنجز»، پس در
جاي هم كه قبلا تنجز پيدا كرده، بعد بين اقل و اكثر شك م‎كنيم، در اينجا هم ش ما نسبت به اكثر، شك در اصل تليف زائد

است، مر اينه بوييم: در اينجا اشتباه از مقرر است، چون تنقيح به قلم شريف مرحوم آقاي خوئ(ره) نيست، دير مجال هم
نشد، که كتاب فقه الشيعه كه تقريرات ديري از ايشان هست را ببينيم.

علايحالٍ در اينجا صدر و ذيل مطلب را كه كنار هم بذاريم، اين نات و ملاحظات نسبت به كلمات ايشان وجود دارد.

مستند نظريه سوم

نظريه سوم که نظريه مشهور است، که قائلاند كه كس كه مدت بلاتقليد عمل كرده، يا تقليد غير صحيح داشته، بايد به مقداري
كه برائت ذمه برايش حاصل م‎شود، انجام دهد اما فرقش با قول دوم اين است كه فرمودهاند: يقين به برائت ذمه لازم نيست،

بله ظن به برائت ذمه هم كفايت م‎كند.

در ابتدا به ذهن م‎آيد كه اصلا مستندي براي اين فتواي مشهور وجود نداشته باشد، براي اينه ما نحن فيه، يا از مصاديق شك
برائت يقين وييم: اشتغال يقينليف است، که بايد اصالة البرائه جاري بشود و يا از موارد قاعده اشتغال است، که بدر اصل ت

م‎خواهد، که بايد اصالة الاحتياط جاري شود، اما ظن به برائت ذمه چه وجه دارد؟



لذا در ابتدا به ذهن م‎آيد كه براي اين كلام مشهور اصلا نشود مستندي ذكر كرد، لن بعد از دقت م‎توانيم بوييم كه مشهور
نظرشان بر اين است كه ما نحن فيه از موارد قاعده اشتغال است، لن اگر بخواهيم در اينجا قاعده اشتغال را جاري كنيم،

چهل سال ،بلاتقليد عمل كردهاند، حال که به سن س ليفشان مدتاز جوانها اوائل ت مستلزم عسر و حرج است، خوب خيل
رسيدهاند، م‎گويند: نم‎دانيم چند سال اول تليف نمازمان باطل بوده، که اگر بخواهيم بوييم: بايد اين قدر نماز بخوانيد، تا

يقين به برائت ذمه پيدا كنيد، اين مستلزم حرج است.

بنابراين اگر بخواهيم اصالة الاشتغال را در اينجا جاري كنيم، اين مستلزم حرج است، اگر هم بخواهيم در اينجا اصالة البرائه
جاري کنيم، مستلزم علم به مخالفت مشود، يعن علم پيدا م‎كنيم که داريم مخالفت م‎كنيم.

شبيه اين را در باب استطاعت هم بيان کردهاند، که اگر كس كاسب م‎كند، كاسبيش هم خوب است، هر سال که شك م‎كند
حج نرود، يا كس اش اين است كه تا آخر عمر اصلا‎كند، خوب اين لازمه‎که امسال مستطيع شد يا نه؟ اصالة البرائه جاري م
که زراعت م‎كند و شك م‎كند گندمش به حد نصاب رسيده يا نه؟ خوب شبهه موضوعيه است اصالة البرائه جاري م‎كند و
...، که اين اصالة البرائه چون مستلزم علم به مخالفت و وقوع در مخالفت عمليه است، لذا م‎گويند: اصالة البرائه را نم‎شود

اين گونه جاري كرد.

پس اصالة الاشتغال جاري نم‎شود، چون مستلزم حرج است، اصالة البرائه هم جاري نم‎شود، چون مستلزم علم به وقوع
مخالفت است، لذا گفتهاند: «خير الامور اوسطها»، حد وسطش اين است كه بوييم: مقداري انجام دهد، كه ظن به فراغ پيدا

بند.

عقل م‎گويد: در جاي كه امتثال يقين براي شما امان ندارد، از اين امتثال يقين يك درجه پايين‎تر، امتثال ظن كاف است، لذا
مشهور قائلاند به اينه اگر ظن به فراغ پيدا كرد، اين كفايت م‎كند.

براي فردا مقداري روي ابعاد مسئله دقت بفرماييد، تا ان شاء اله نتيجه‎گيري بحث را داشته باشيم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


