
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۱۱ اردیبهشت ۱۳۸۴

اجتهاد و تقلید
جلسه 68 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مسئله بيست و چهارم: چون جبران اعمال بدون تقليد انجام شده

مرحوم امام(ره) در مسئله بيست و چهارم فرمودهاند: «إذا علم أنه كان ف عباداته بلا تقليد مدة من الزمان و لم يعلم مقداره فإن
علم بيفيتها و موافقتها لفتوى المجتهد الذي رجع إليه أو كان له الرجوع إليه فهو، و إلا يقض الأعمال السابقة بمقدار العلم

بالاشتغال، و إن كان الأحوط أن يقضيها بمقدار يعلم معه بالبرائة».

در اين مسئله بحث در اين است كه اگر كس مدت بلا تقليد عباداتش را انجام داده، مثل كسان كه در اوائل بلوغشان، يك سال،
دو سال، سه سال، بلا تقليد اعمال عباديشان را انجام م‎دهند، حالا م‎خواهيم ببينيم كه اين اعمال كه انجام داده، از نظر

صحت و عدم صحت چه حم دارد؟

مرحوم امام(ره) در متن تحرير فرمودهاند: اگر علم دارد كه اين اعمال كه انجام داده، از نظر كيفيت مطابق با فتواي مجتهد
است فبها المطلوب، و الا بايد اعمال سابقه را قضاء كند.

صحت و بطلان از حيث كيفيت اعمال انجام شده

در اينجا دو بحث وجود دارد؛ يك بحث اين عبادات كه در اين دو، سه ساله انجام داده، که از حيث كيفيت به چه نحوي هست؟
مثلا در اين عباداتش، در نمازش، آيا سوره را خوانده يا نه؟ در نماز جمعه، آيا نماز جمعه را انجام داده يا نه؟ در تسبيحات اربعه

نماز، آيا سه مرتبه انجام داده يا نه؟

اين بحث كيفيت را قبلا مفصل مطرح كرده و عرض كرديم كه در كلمات فقهاء وارد شده بود كه اگر انسان، مدت اعمال را بلا
تقليد انجام داد، اما بعداً فهميد که اين اعمال مطابق با فتواي مجتهدي است، كه به او رجوع كرده و يا مطابق با فتواي مجتهدي

است كه حين العمل بايد به او رجوع م‎كرد، اين عمل صحيح است.

اگر در ذهنتان باشد در آن مسئله، عبارت تحرير الوسيله اجمال داشت و گفتيم که امام(رضوان اله عليه) اين را معين نردهاند
كه مطابقت با فتواي كدام مجتهد؟ آيا مجتهد حين العمل يا مجتهد حين الرجوع؟ اما بزرگان مثل مرحوم محقق اصفهان(ره) و

همچنين والد بزرگوار ما(دام ظله) قائل بودند به اينه اگر مطابقت كنند با فتواي مجتهدي كه حين العمل بايد به او رجوع
م‎كرد، اين اعمالش صحيح است و نياز به اعاده ندارد. اما بعض از فقهاء هم قائل بودند به اينه مطابقت با فتواي مجتهد حين

الرجوع معتبر است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/92
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


ما هم در آن بحث اگر در ذهنتان باشد به اين نتيجه رسيديم كه مطابقت با ي از اين دو كاف است، نه خصوصيت براي فتواي
مجتهد حين العمل وجود دارد و نه خصوصيت براي فتواي مجتهد حين الرجوع هست، که بحثش را هم مفصلا مطرح كرديم و

گذشت.

خوشبختانه امام(ره) در اين مسئله به اين معنا تصريح کرده فرمودهاند: اگر علم پيدا كند به اينه اعمال عباديش، از نظر كيفيت
مطابق با فتواي ي از اين دو مجتهد است، يا مجتهد حين العمل و يا مجتهد حين الرجوع، اين كفايت م‎كند، گرچه عبارت

ايشان در آن بحث اجمال داشت، اما در اينجا دير اجمال وجود ندارد و تصريح کردهاند.

بحث شك در مقدار عبادات فوت شده

اما آنچه در اين مسئله مهم است، بحث شك در مقدار است، اگر كس علم به مقدار عبادات كه از او فوت شده ندارد، علم ندارد
به اينه آيا عبادات كه انجام داده، اين مطابق با فتواي ي از اين دو مجتهد بوده يا نه؟ و تبعاً نتيجه اين شك اين م‎شود كه

مقدار عبادات كه بايد قضاء كند چه مقدار است؟

از بلوغش، دو، سه يا پنج سال گذشته، اگر علم به مطابقت با فتاوا پيدا كرد، فبها المطلوب، اما اگر علم ندارد، يعن الان كس
نم‎داند که از اين نمازهاي كه در اين پنج سال خوانده، چند تا مطابق بوده و چند تا نبوده؟ علم ندارد به اينه مقداري كه از او

فوت شده چه مقدار است؟

اقوال در اين مسئله

در اين مسئله كه شك در مقدار دارد، سه نظريه بين فقهاء وجود دارد؛

قول اول: قضاء به مقدار يقين به اشتغال

نظريه اول اين است كه به مقداري كه يقين به اشتغال دارد، بايد قضاء كند، که امام(ره) هم همين نظريه را پذيرفتهاند، مثلا چهار،
پنج سال گذشته، م‎گويد: خوب در اين مدت بعض از روزها نماز خواندهام و بعض از روزها هم نخواندم، يا اگر تمام اين ايام
را نماز خواندم، م‎دانم بعض از اين نمازها مطابقت با فتواي مجتهد داشته و بعض هم مطابقت نداشته، خوب در اين صورت
طبق اين نظريه به مقداري كه يقين به اشتغال دارد، يعن م‎گويد: شك دارم که از اين پنج سال، آيا يك سال بر ذمه‎ام هست يا دو

سال؟ خوب آن مقداري كه يقين به اشتغال دارد، كه همان مقدار يك سال است، بايد انجام دهد.

بله ايشان احتياط استحباب کرده، فرمودهاند: بهتر اين است که كاري انجام دهد كه يقين به فراغ ذمه پيدا كند.

قول دوم: قضا به مقدار يقين به برائت

قول دوم كه برخ از بزرگان مثل صاحب هداية المسترشدين و مرحوم سيد(قدس سرهما) در عروه اختيار كردهاند، اين است كه
بايد به مقداري كه يقين به برائت دارد، اعمال را قضاء كند، يعن م‎گويد: نم‎دانم يك سال از من فوت شده و يا دو سال، خوب

اگر دو سال را اعاده و قضا كند، يقين به برائت پيدا م‎كند.



المقدار الّذي يعلم معه بالبرائة عل فيقض منتها مرحوم سيد(ره) در متن عروه مسئله 40 احتياط کرده فرمودهاند: «و إ
الأحوط»، اما در آخرش باز دوباره فتوايشان مثل فتواي متن تحرير شده فرمودهاند: «و إن كان لا يبعد جواز الاكتفاء بالقدر

المتيقّن»، يعن متيقن الاشتغال است.

قول سوم: قضا به مقدار ظن به برائت

نظريه سوم همين نظريه دوم است، ول فرمودهاند: علم به برائت لازم نيست، كس كه نم‎داند يك سال يا دو سال نماز از او
فوت شده، مشهور فقهاء قائلاند که به مقداري انجام دهد و قضاء كند، كه ظن به برائت پيدا كند، ظن پيدا كند كه دير ذمه‎اش

بريء شده است و علم به برائت لازم نيست.

پس سه نظريه در اينجا وجود دارد حال بايد مستند اين سه نظريه را، همراه با ان قلت و قلت‎هاي كه در آن هست، بررس كنيم
تا ببينيم كه ان شاء اله به چه نتيجه‎اي در اينجا م‎رسيم.

دو دليل براي نظريه اول

براي نظريه اول كه م‎گوييم: قضا به مقداري كه يقين به اشتغال دارد، دو دليل بيان شده است؛

دليل اول: برائت از مقدار زائد

دليل اول اين است كه قضاء تابع اداء نيست، يعن در اين بحث كه در اصول مطرح شده، كه آيا قضاء تابع اداء است يا نه؟
بوييم قضاء تابع اداء نيست، يعن محتاج به امر جديد است، يعن قضاء خودش تليف دوم و جديدي است.

الان نم‎دانيم كه در اين سه، چهار سال، تليف جديد قضاء چند مرتبه گريبان اين شخص را گرفته، آيا مثلا به اندازه يك سال يا
دو سال گريبان اين شخص را گرفته؟ خوب وقت م‎گوييم: قضاء تابع اداء نيست و تليف جديد است، يعن محتاج به يك امر

جديد است، لذا شك ما در زائد، شك در اصل تليف م‎شود.

نم‎دانيم آيا شارع يك بار به ما فرموده: قضاء واجب است، يا ده بار فرموده: قضاء واجب است؟ که شك در زائد، يعن شك در
اصل تليف و در مواردي هم كه شك در اصل تليف داريم، بايد برائت جاري شود.

اگر گفتيم كه موضوع قضاء يك امر وجودي به نام فوت است، حال شك م‎كنيد كه در اين اكثر نسبت به اقل كه عرض كرديم
يقين است، آيا فوت محقق شده يا نه؟ عدم فوت را استصحاب م‎كنيم.

اما اگر گفتيم که موضوع قضاء يك امر عدم است، يعن م‎گوييم: «اقض مافات»، که در اين صورت موضوع قضاء فوت
نيست، بله موضوعش عدم اتيان مامور به است، خوب در اينجا نسبت به اكثر استصحاب عدم اتيان مامور به جاري مشود.

خوب اين را دقت بفرماييد، اگر گفتيم که موضوع قضاء فوت است و فوت يك امر وجودي است، شك ما، شك در حدوث فوت
م‎شود، که آيا فوت حادث شد يا نه؟ عدم حدوث فوت را استصحاب م‎كنيم و نتيجه اين م‎شود كه موضوع براي قضاء

محقق نيست.



اما اگر گفتيم که موضوع قضاء يك امر عدم، يعن عدم اتيان مامور به است، خوب در اينجا شك م‎كنيم که مثلا بعد از پنج
اگر عدم اتيان مامور به اتيان نشده است، يعن گويد مامور‎به آورده شده يا نه؟ استصحاب م سال، آيا اين محدوده اكثر مامور

به را استصحاب كرديم، نتيجه اين م‎شود قضاء در اكثر واجب است.

پس اين دليل اول بر اين فتوا اين شد كه يا بوييم قضاء خودش تليف جديد است و يا بياييم موضوع قضاء را يك امر وجودي
بدانيم، که در اين دو صورت، شك در اكثر، شك در تليف زائد م‎شود و لذا مجراي اصالة البرائه م‎شود.

دليل دوم: اصالة الصحه

دليل دوم اصالة الصحه است، مثلا كس چهار، پنج سال اعمالش را انجام داده و در اين مدت يقين دارد كه مثلا يك سالش را
صحيحاً و تماماً انجام داده، نسبت به اين مقدار زائد كه شك م‎كنيم آيا صحيحاً انجام داده، که دير نيازي به قضاء نداشته
باشد و يا صحيحاً انجام نداده، که نياز به قضاء دارد؟ اصالة الصحه م‎گويد: اين مقدار زائد هم كه محل براي شك هست،

محوم به صحت است.

منتها معمولا مورد اصالة الصحه در جاي است كه كس عمل را انجام داده، بعد از عمل شك م‎كند که آيا اين عمل صحيح
است يا نه؟ اصالة الصحه جاري م‎شود، در اينجا هم اين شخص وقت كه اعمالش را انجام م‎داده، چون فرض اين است كه

بلا تقليد بوده، در حين عمل هم توجه دارد و نم‎داند كه آيا اين عملش صحيح است يا نه؟ اگر در جريان اصالة الصحه گفتيم که
اصالة الصحه در عمل مشوك جريان دارد، حت در فرض كه انسان در حين عمل نسبت به صحت و فساد عملش التفات

داشته باشد، خوب در اينجا هم بايد همين را بوييم که در حين عمل چون م‎داند که بلا تقليد است، م‎گويد: حال همين طور
انجام م‎دهيم، که اگر گفتيد: در چنين مواردي اصالة الصحه جاري است، اين دليل دوم بر صحت، همين اصالة الصحه

م‎شود.

دو دليل براي نظريه دوم

قول دوم هم كه بوييم: بايد به مقداري قضا کند، كه يقين به برائت پيدا كند، دو دليل دارد؛

دليل اول:

يك دليلش از دليل اول كه براي قول اول آورديم استفاده م‎شود، يعن اگر كس گفت که قضاء تابع اداء است و احتياج به امر
جديد ندارد، خوب مول يك امري بنام «اقيموا الصلاه» كرده، که نم‎دانيم که عمل را كه آورديم، آيا مصداق امتثال بوده يا

نبوده؟ همان «اقيموا الصلاه» باز هم نسبت به قضاء منجز است، لذا كس كه شك م‎كند که چند نماز را خوانده و چند نماز را
نخوانده، چند تا را درست خوانده و چند تا را درست نخوانده، بايد به مقداري كه يقين به برائت پيدا مكند، قضاء كند.

همچنين اگر بوييم که موضوع قضاء يك امر عدم است، در اينجا عدم اتيان مامور به استصحاب م‎شود، که در نتيجه بايد آن
مقدار اكثر را قضاء كند، يعن بايد به مقداري قضاء كند، كه يقين به برائت پيدا كند.

حال دليل دوم هم وجود دارد، كه مقداري دقيق است، ان شاء اله اين دليل دوم و اشالات هم به آن وارد شده را فردا عرض
م‎كنيم.



و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


