
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۰۵ اردیبهشت ۱۳۸۴

اجتهاد و تقلید
جلسه 66 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

وجوب يادگيري اجزاء، شرائط، موانع و مقدمات عبادات

مرحوم امام(ره) در دنباله اين مسئله بيست و سوم فرمودهاند: «كما يجب تعلم أجزاء العبادات و شرائطها و موانعها و مقدماتها،
نعم لو علم إجمالا أن عمله واجد لجميع الأجزاء و الشرائط و فاقد للموانع صح و إن لم يعلم تفصيلا».

ايشان بعد از اينه در اين مسئله فرمودهاند: تعلم مسائل شك و سهو واجب است، كه بحثش را هم مفصل مطرح كرديم، مطلب
دوم كه در اين مسئله بيان کردهاند اين است كه يادگيري اجزاء، شرائط، موانع و مقدمات عبادات هم واجب است.

بعد در اينجا استثناي که مطرح کردهاند اين است كه اگر كس تفصيلا اجزاء و شرائط را نداند، اما اجمالا بداند كه آنچه انجام
داده، واجد جميع اجزاء و شرائط است، ولو تفصيلا هم نداند، در اينجا كاف است، كه ظاهر اين عبارت اين است كه لااقل در

حين عمل، بايد علم اجمال به اينه اين عمل و عبادت، واجد شرائط و اجزاء هست، داشته باشد، لذا اگر عمل را انجام داد، اما
بعداً علم پيدا كرد به اينه واجد شرائط بوده، ظاهر عبارت اين است كه اين كاف نيست.

تعيين محل نزاع

حال بحث در مستند اين مسئله هست، که در جاي كه كس اجزاء و شرائط را نم‎داند، مثلا نم‎داند كه آيا سوره جزء نماز
هست يا نه؟ در اينجا دو راه دارد؛ يك راه اين است كه تعلم پيدا كند و راه دوم هم اين است كه امتثال اجمال انجام داده و

بويد: دو نماز م‎خوانم، يك نماز با سوره و يك نماز بدون سوره، يا اگر كس نم‎داند كه در اين لباس آيا مانعيت از صحت
صلاة وجود دارد يا نه؟ خوب دو راه وجود دارد؛ يك راه اين است كه مسئله را، يا تقليداً و يا اجتهاداً ياد بيرد، راه دوم هم اين

است كه احتياط كند.

قبلا در اوائل سال گذشته، آنجا كه بحث م‎كرديم كه آيا كس كه تمن از تقليد يا اجتهاد دارد، م‎تواند احتياط كند يا نه؟ که
بعض از اصوليين قائل بودند به اينه بايد امتثال تفصيل انجام شود و در كفايت امتثال اجمال اشال م‎كردند، ول ما به اين

نتيجه رسيديم كه هيچ ترديدي وجود ندارد در اينه امتثال اجمال هم كه از راه احتياط حاصل م‎شود كفايت م‎كند.

وقت انسان در موردي احتياط كرد، اجمالا م‎داند که اين عمل مطابق با مامور به واقع هست، مثلا يك نماز با سوره م‎خواند
و يك نماز بدون سوره، م‎گويد: يقيناً ي از اين دو مطابق با مامور به واقع هست، لذا در اينه امتثال اجمال كفايت م‎كند

بحث نيست، پس محل بحث كجاست؟

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/92
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


محل بحث اين است كه اگر كس عمل را انجام داده و يا م‎خواهد انجام دهد، بناي بر امتثال اجمال هم ندارد، نم‎خواهد
احتياط كند، ول از آن طرف هم نم‎داند كه اين عمل آيا واجد جميع شرائط هست يا نه؟ وقت هم كه عملش تمام م‎شود، اگر
از او سوال كنيم، م‎گويد: احتمال م‎دهم که اين عمل واجد شرائط باشد، اما احتمال هم م‎دهد كه بعض از شرائط را اتيان

نرده باشد، خوب در اينجا كه بناي بر احتياط ندارد و نم‎خواهد امتثال اجمال كند، آيا م‎تواند به همين اكتفا كند يا نه؟

نمرود که اجزاء، شرائط و مقدمات را ياد بيرد، تنها به يك امتثال احتمال كفايت کرده م‎گويد: خوب نماز م‎خوانيم،
نم‎دانيم که در آن سوره واجب است يا نه؟ حال سوره را هم نم‎آورد، اما با اين حال احتمال م‎دهد كه اين نمازش، نماز

صحيح باشد.

مقتضاي قاعده احتياط در ما نحن فيه

خوب در اينجا در بحث قاعده احتياط گفتيم که اشتغال يقين برائت يقين لازم دارد، بايد علم و يقين به برائت پيدا كند، الان مثلا
كس نمازش تمام شد، احتياط هم نم‎خواهد بند، اما م‎گويد: احتمال م‎دهم که اين عمل كه انجام دادم، واجد شرائط باشد،

خوب به اين نم‎تواند اكتفا كند، چون اشتغال يقين به حم عقل، برائت يقين لازم دارد.

خوب عقل در اينجا چنين حم دارد، اگر بخواهد برائت يقين پيدا كند، بايد تعلم پيدا كند، حال بحث كه وجود دارد اين است
كه در باب تعلم، يك واجبات مطلقه داريم، يك واجبات مشروطه و يك واجبات موقت، حال در واجب مطلق مثل خود صلاة، كه

نسبت به وضو عنوان واجب مطلق را دارد، مثلا شخص نم‎داند كه آيا در موردي علاوه بر وضو، تيمم هم واجب است يا نه؟
در اينجا بايد تعلم پيدا كند.

زمان وجوب تعلم

حال آيا تعلمش وقت معين دارد يا نه؟ م‎گوييم: نه، حين العمل، وقت م‎خواهد عمل را انجام دهد، اگر در آن زمان ياد گرفت
همين كفايت م‎كند.

در واجبات مشروط مثل حج كه مشروط به استطاعت است، يا نماز كه مشروط به وقت است، اگر در زمان حصول شرط تمن
از تعلم دارد، م‎گويد: هنوز كه مستطيع نشدم، تا بخواهم احام حج را ياد بيرم، بعد از استطاعت هم فرض اين است كه تمن

از يادگيري مسائل حج را دارد، که در اين صورت مانع ندارد، يا م‎گويد: وقت وقت نماز داخل شد، آن موقع احام نماز را
ياد م‎گيرم و در اين نزاع وجود ندارد، كه تعلم از نظر زمان وجوبش وقت معين ندارد.

فرض عدم امان تعلم در زمان حصول وقت و شرط

اما بحث در اين است که در اين واجبات مشروط و موقت، اگر فرض كنيم که در زمان حصول شرط، امان تعلم برايش نيست،
مثلا شخص در روستا زندگ م‎كند و م‎گويد: اگر بعداً مستطيع شوم، در آن زمان روحان پيدا نمکنم كه از او احام حج

را ياد بيرم، فرض اين است در زمان حصول شرط و وقت امان تعلم وجود ندارد، آيا بر چنين شخص تعلم قبل آمدن وقت و
قبل از حصول شرط واجب است يا نه؟

اصلا بحث وجوب تعلم اجزاء، شرائط، مقدمات و موانع، ثمره مهمش در اينجا ظاهر م‎شود كه كس که بعد از آن كه شرط



حاصل م‎شود، دير تمن از تعلم ندارد، يعن بعد از اينه مستطيع شد، دير تمن از تعلم ندارد، آيا در چنين فرض قبل از
حصول شرط و قبل از مجي وقت، تعلم واجب است يا نه؟

بيان مسئله اين است كه قبل از اينه هنوز وقت بيايد و يا شرط حاصل شود، هنوز چيزي بر اين شخص واجب نشده، مثلا هنوز
حج واجب نيست، تا بوييم: تعلم اجزاء و احامش بر اين شخص واجب است.

پس قبل از حصول شرط هنوز واجب در كار نيست، تا بخواهيم بوييم: «يجب تعلم اجزاء العبادات الواجبه»، بعد از آن هم كه
وقت آمد، فرض اين است که عاجز است، يعن الان كه شرط حاصل شده يا وقت فرا رسيده، اين قدرت ندارد، حال در اينجا

بايد بوييم که خوب بنا بر قاعده، قبل از حصول شرط و قبل از مجي وقت، تعلم واجب نيست و بايد ببينيد که آيا شرط حاصل
م‎شود يا نه؟ در حال که بعد از آن كه شرط حاصل شد، قدرت بر تعلم ندارد، چون فرض كرديم که عاجز از تعلم است.

خوب در آنجا هم وقت که قدرت بر تعلم نداشت، اصلا واجب از ذمه اين شخص ساقط م‎شود. آيا در اينجا اين را بوييم و يا
اينه بايد در اينجا بوييم: تعلم قبل از حصول شرط و مجي وقت واجب است.

نظر مرحوم خوئ(ره) در اين بحث

مرحوم آقاي خوئ(قدس سره) در كتاب تنقيح اين تعلم را دو قسم كرده فرمودهاند: تعلم گاه به عنوان مقدمه علم است و
گاه به عنوان مقدمه وجودي، يعن گاه تعلم مقدمه م‎شود بر اينه امتثال را احراز كنيم.

حال اگر بخواهيم علم پيدا كنيم كه آيا اين عمل عنوان امتثال را دارد يا نه؟ تعلم واجب است، که در اين صورت تعلم را به عنوان
مقدمه احرازيه يا به عنوان مقدمه علميه قرار مدهيم.

فرض دوم در جاي است كه تعلم را به عنوان يك مقدمه وجوديه قرار مدهيم، يعن به طوري كه اگر تعلم پيدا ننيم، اتيان واجب
اصلا محقق نم‎شود و امان ندارد، مثلا بايد ياد بيريم كه نماز، اولش قيام است، بعدش قرائت است، بعدش ركوع است،

بعدش سجده و ...، که اگر اين را ياد نيريم، اصلا نماز محقق و موجود نم‎شود.

اما در جاي كه عنوان مقدمه احرازيه را دارد، كه عرض كرديم که خود مامور به، بدون تعلم ما موجود م‎شود، مثلا نم‎‎‌دانم که
آيا سوره جزء نماز هست يا نه؟ که در اينجا اگر تعلم پيدا كنم م‎گويم: نماز با سوره مصداق براي امتثال است، اگر هم تعلم پيدا
نردم، اين احراز را نم‎كنم، يعن نم‎توانم بويم که آيا الان نماز امتثال شده يا نه؟ در واقع مامور به و نماز موجود م‎شود، اما
من که نماز بدون سوره آوردم، اگر از من بپرسند که اين نماز بدون سوره آيا مصداق براي امتثال هست يا نه؟ م‎گويم: نم‎دانم.

اگر تقليداً يا اجتهاداً تعلم پيدا كردم، آن وقت احراز م‎كنم كه آيا اين نماز بدون سوره مصداق براي امتثال هست يا نه؟

پس تعلم دو نوع است؛ گاه اوقات به عنوان مقدمه احرازي است و گاه اوقات هم به عنوان مقدمه وجودي، که ايشان
فرمودند: اگر به عنوان مقدمه احرازي باشد، عقل م‎گويد: از باب لزوم دفع ضرر محتمل بايد تعلم پيدا كنيد. عقل م‎گويد: براي

اينه احراز كنيد كه عملتان را درست انجام داديد و براي اينه گرفتار ضرر و عقاب اخروي نشويد، دفعاً للضرر المحتمل بايد
در اينجا تعلم پيدا كنيد.



اشال مرحوم خوئ(ره) در مقدمه وجوديه

اما در فرض دوم فرمودهاند: «ففيه اشال»، در جاي كه مقدمه وجوديه است، قبل از اينه وقت بيايد، هنوز چيزي واجب
نيست، تا بخواهيم ياد بيريم، بعد از آن هم كه وقت آمد، فرض كرديم كه از تعلم عاجزيم، چرا در اين فرض كه عنوان مقدمه

وجوديه است، قائل به وجوب شويم؟ به عبارت اخري در اين فرض دوم نم‎توانيم بوييم که اين از باب مقدمه واجب، واجب
است، چون هنوز واجب نيامده تا بوييم: از راه مقدمه واجب واجب است، بعد هم كه واجب م‎آيد، عاجزيم و تمن از تعلم

نداريم.

راه حل مرحوم خوئ(ره) براي رفع اين اشال

مرحوم آقاي خوئ(ره) در اينجا فرمودهاند: براي حل اين اشال اين گونه بوييم كه قدرت كه شرط براي تليف است، دو نوع
است، يك قدرت داريم كه هم دخيل در ملاك است و هم دخيل در خطاب، يعن اگر عاجز باشيد، هم خطاب قبيح است و هم

اينه اين عمل دير داراي ملاك نيست، يعن قدرت ملف شرط و دخيل است در اينه اين عمل داراي ملاك باشد.

مثلا كس كه عاجز از گرفتن وضو است، اولا خطاب به اينه وضو بير، به او قبيح است، حالا اگر هم وضو گرفت، اين
وضويش دير ملاك ندارد، يا كس كه عاجز از صوم است، عرفاً قدرت بر گرفتن روزه ندارد، خوب قبيح است که شارع

خطاب صوم را متوجه او كند، اگر هم اين روزه را گرفت، ملاك در آن وجود ندارد.

دوم اينه گاه قدرت فقط دخيل در خطاب است، اما در ملاك هيچ دخالت ندارد، که ايشان فرمودهاند: در اين صورت دوم
قطعاً بايد بوييم که تعلم واجب است، براي اينه در جاي كه قدرت، تنها دخيل در خطاب است، اگر ملف تعلم پيدا نند،

ملاك را تفويت كرده، چون م‎گوييم: قدرت دخيل در ملاك نيست، لذا اگر هم قدرت نداشته باشد، باز ملاك موجود است و اگر
ملف ياد نيرد، با اختيار خودش ملاك را تفويت كرده و تفويت ملاك عقلا قبيح است.

 پس در اين صورت دوم كه قدرت دخيل در ملاك نيست، تعلم واجب است، چون اگر تعلم پيدا نند، موجب تفويت ملاك است،
اما در صورت اول ايشان فرمودهاند: وجه براي وجوب تعلم نداريم.

راه حل مرحوم خوئ(ره) براي وجوب تعلم در صورت اول

بعد فرمودهاند: تنها يك راه وجود دارد كه حت در همين صورت اول هم بوييم که تعلم واجب است و آن اين است كه بين تعلم
و سائر مقدمات مفوته فرق بذاريم.

مفصل بحث مقدمات مفوته را عنوان كرديم‐ مثلا اگر كس در اصول در بحث مقدمات مفوته، ‐که ما هم در سال گذشته خيل
قبل از وقت، آب دارد و م‎داند که اگر اين آب را دور بريزد، در وقت قدرت بر وضو ندارد و واجب از او فوت م‎شود، در

اينجا بحث واقع شده كه آيا از بين بردن اين آب جايز است يا نه؟

مرحوم آقاي خوئ(ره) فرمودهاند: بين تعلم و ساير مقدمات مفوته فرق است، چون در تعلم ادله‎اي داريم كه اطلاق دارد، که
اطلاق ادله دال بر وجوب تعلم در ما نحن فيه م‎گويد: در اينجاي هم كه قدرت، هم دخيل در ملاك است و هم دخيل در خطاب،

باز تعلم بر تو واجب است. پس اطلاق ادله دال بر وجوب تعلم، اينجا دلالت دارد بر اينه تعلم بر ما واجب است.



اين اجمال از فرمايش مرحوم آقاي خوئ(ره) در كتاب تنقيح بود، حال در اين فرمايش ايشان دقت كنيد، تا ببينيم بالاخره بايد
در اينجا چه بوييم؟ آيا تعلم اجزاء واجبه عبادات و معاملات واجب است يا نه؟

اين بحث وجوب تعلم را در همين اوائل بحث اجتهاد و تقليد مفصل مطرح كرديم، در بحث مقدمات مفوته در اصول هم مطرح
شده و در همين بحث اين مسئله 28 عروه هم آمده، که همه اينها را با هم ببينيد، تا به يك نتيجه روشن ان شاء اله برسيد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


