
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۲۹ آذر ۱۳۸۳

اجتهاد و تقلید
جلسه 35 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مسئله نهم: وجوب احتياط در زمان فحص

فزمان الفحص عن المجتهد أو الأعلم أن يعمل بالاحتياط، و ي ف العام مرحوم امام(ره) در مسئله نهم فرمودهاند: «يجب عل
ف الفرض الثان الاحتياط ف فتوى الذين يحتمل أعلميتهم، بأن يأخذ بأحوط أقوالهم»، مقلد و عام زمان كه فحص مكند تا

مجتهد را پيدا كند، بالاخره مدت زمان لازم است تا مقلد و عام تفحص كرده و مجتهد را پيدا كند، در فرض كه بوييم: تقليد
از اعلم لازم نيست، بالاخره بايد اصل اجتهاد شخص را احراز كند، تا بتواند از او تقليد كند و يا بنا بر اين مبنا كه بوييم: تقليد
از اعلم لازم است، مدت زمان بايد فحص كند تا اعلم را پيدا كند، امام(ره) در اين زمان فرمودهاند: احتياط بر او واجب است.

دليل لزوم احتياط، دليل واضح و روشن است، چون اين عام علم اجمال به يك سري الزامات و تليفات الزاميه دارد، که در
شريعت مقتضاي اين علم اجمال اين است كه عقل به او مگويد: بايد برائت ذمه و برائت يقينيه حاصل كند، که براي حصول

برائت يقينيه، در اين زمان كه فحص از مجتهد يا اعلم مكند، احتياط بر او واجب است.

عدم جواز ترک احتياط و رجوع به محتمل المجتهد

در اينجا چند نته را بايد مورد توجه قرار داد؛ نته اول اين است كه آيا در اين زمان كه فحص از مجتهد مكند، متواند به
فتواي كس كه احتمال اجتهادش را مدهد عمل كند يا نه؟ الان اين عام مداند که در اين زمان پنج، شش نفرند كه احتمال
مدهد مجتهد در ميان آنها باشد، خوب در اينجا بوييم: بر طبق اين احتمالش دير احتياط لازم نيست و به قول ي از اينها

عمل كند، همان طور كه در مسئله تقليد اعلم مگفتيم: اگر كس احتمال اعلميت كس را داد، متواند به آن محتمل الاعلم
رجوع كند. به عبارت اخري سوال اين است که آيا متواند به محتمل المجتهد رجوع کرده و احتياط را كنار گذارد يا نه؟

جواب اين است كه خير، اجتهاد را بايد احراز كنيم، اگر به قول كس كه احتمال اجتهادش را مدهد عمل كند و بعد هم معلوم
مشود كه او مجتهد نبوده، در اينجا نمتواند به مجرد اين كه اجتهاد كس را احتمال داد، به قول او عمل كند.

عمل به فتواي ميت در زمان فحص

نته دوم اين است كه بوييم: چه عيب دارد كه در اين فرض به فتواي ميت عمل كند؟ اين شخص مداند که در ميان اموات،
مجتهد مسلم يا اعلم وجود داشته و رسالهشان هم موجود است، بوييم: الان كه مخواهد عمل بند، به فتواي آن ميت عمل

كند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/92
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بود كه يك مجتهد ح بحث تقليد از ميت را مطرح كرديم، در اين كه آيا تقليد از ميت جايز است يا نه؟ محل نزاع جاي وقت قبلا
وجود داشته باشد، يك مجتهد ميت هم باشد، و الا بر فرض اينه در بين احيا مجتهد نباشد، دير راه غير از تقليد از ميت

نداريم.

حال در اينجا هم اين حرف را زده بوييم: در زمان كه عام از وجود مجتهد ح فحص مكند و هنوز مجتهد ح را پيدا
نرده، متواند بر طبق فتواي يك ميت عمل كند.

خوب اين هم جوابش اين است كه در اينجا چون اين عام، احتمال وجود مجتهد ح را مدهد، با وجود مجتهد ح، دير يقيناً
مگوييم: تقليد ابتداي از ميت جايز نيست و نمشود از او تقليد كرد، لذا در اينجا نمتواند روي نظر ميت عمل كند.

دو احتمال در محدوده احتياط در اينجا

پس اين دو راه باطل شد و فقط يك راه باق مماند و آن هم احتياط است، که اين عام در زمان كه فحص مكند، تا مجتهدش
را پيدا كند، بر او احتياط واجب است و عقل حم به لزوم احتياط مكند، لن بحث در اينجا اين است كه دايره اين احتياط

چيست؟

ي احتمال اين است که اين عام بايد به گونهاي احتياط كند كه اين احتياط با جميع انظار مجتهدين، من الح و الميت موافق
باشد، كه ظاهر عبارت قسمت اول و همچنين عبارت مرحوم سيد(ره) در عروه همين است.

اين مسئله را مرحوم سيد(ره) در عروه به عنوان مسئله 50 مطرح کرده و فرموده: «يجب عل العام ف زمان الفحص عن
المجتهد أو عن الأعلم أن يحتاط ف أعماله»، بايد در اعمال خودش احتياط كند، يعن احتياط كه همه اقوال را، از موجودين و

غير موجودين، همه را شامل شود.

حجيت ه قول اموات و ميت براي اين عاماحتمال دوم اين است كه دايره اين احتياط فقط در ميان موجودين است، براي اين
است كه محتمل الاجتهاد هستند، كه ظاهر هم همين است، چون وقت ندارد، پس دايره اين احتياط در ميان همين فقهاء و کسان
گفتيم که قول ميت اعتباري ندارد، بايد در ميان اين موجودين به گونهاي احتياط کند، كه مطابق با قول اين موجودين باشد، لذا

در حاشيه عروه بعض از محشين اين حاشيه را دارند که «و لو بالعمل بأحوط الأقوال من الموجودين».

حال در اين مسئله نهم کسان كه تقليد از اعلم را لازم مدانند، وقت عام فحص مکند، تا اعلم را پيدا كند، اين هم بايد به
احتياط عمل كند، منتها دايره عملش به احتياط محدودتر از فرض قبل است، يعن اين عام كه مخواهد اعلم را پيدا كند،

کسان را كه احتمال اعلميتشان را مدهد جدا مكند، مثلا مگويد: در اين زمان بيست مجتهد داريم، از ميانشان سه، چهار نفر
محتمل الاعلميه هستند، که آنها را جدا كرده و احتياط مطابق با نظر چهار نفر را مگيرد.

امام(ره) هم همين نظر را داشته و لذا فرمودهاند: «و يف ف الفرض الثان الاحتياط ف فتوى الذين يحتمل أعلميتهم، بأن يأخذ
بأحوط أقوالهم»،

در همان مسئله پنجاه عروه هم، مرحوم آقاي بروجردي(ره) در حاشيهاي که زدهاند، همين مطلب را عنوان کردهاند، مرحوم
امام(ره) هم در آنجا همين حاشيه را داشتهاند، مرحوم نائين(ره) هم همين حاشيه را داشته، ايشان در مسئله 50 اول اين طور

فرموده: «و يف فيه الأخذ بأحوط أقوال الموجودين ف عصره»، به احوط الاقوال از موجودين اخذ كند و بعد فرمودهاند: «بل لو



علم بأعلمية أحد الشخصين أو الأشخاص المعينين يفيه الأخذ بأحوط أقوالهم و لا يجب تعيين شخصه»، اخذ به احوط الاقوال
از ميان محتمل الاعلميهها كاف است و تعيين شخصش دير لازم نيست.

علايحال اين نتهاي است كه دقت فرموديد كه قول به تقليد از غير اعلم، در اينجا مشل مشود، چون بنا بر قول به اين كه
تقليد از اعلم لازم نيست، در اين بحث دايره احتياط وسيعتر و مشلتر مشود.

مسئله دهم: جواز تقليد غير اعلم در صورت موافقت يا عدم علم به مخالفت با اعلم

مرحوم امام(ره) در مسئله دهم فرمودهاند: «يجوز تقليد المفضول ف المسائل الت توافق فتواه فتوى الأفضل فيها، بل فيما لا يعلم
تخالفهما ف الفتوى أيضا».

اين مسئله دهم را هم قبلا مفصل بحث كرديم، يعن وقت بحث از تقليد اعلم را مطرح كرديم، اين بحث مطرح بود كه گفتيم: اگر
اين که علم به اختلاف در فضل داشته باشيم، يعن ادله تقليد از اعلم هم تمام باشد، تقليد از اعلم با دو شرط واجب است؛ اولا

بدانيم که زيد اعلم از عمرو است، حت گفتيم که اگر احتمال مدهيم که زيد اعلم از عمرو باشد، اين احتمال به درد نمخورد،
به خلاف عده زيادي كه گفتهاند: اين احتمال هم به درد مخورد.

ثانياً بايد علم به اختلاف در فتوا داشته باشيم، كه فتواي اعلم با غير اعلم مخالف است.

پس ادله تقليد از اعلم با اين دو شرط، تقليد از اعلم را لازم مكند، حال اگر در جاي علم داريم که بين اعلم و غير اعلم توافق
وجود دارد، در اينجا دير لزوم ندارد كه بوييم: تقليد از اعلم لازم است، يا در جاي هم كه علم به موافقت و مخالفت نداريم،

همين طور است.

امام(رضوان اله عليه) در اين مسئله فرمودهاند: تقليد مفضول يعن غير اعلم هم، در مسائل كه فتواي آن مفضول با فتواي
افضل موافق است، هم جايز است.

ه در موردي هم كه علم به تخالف در فتوا نداشته باشيم، يعنالفتوى أيضا»، بل بعد فرمودهاند: «بل فيما لا يعلم تخالفهما ف
نمدانيم بين اعلم و غيراعلم اختلاف است يا نه، در اينجا هم تقليد از مفضول جايز است.

وجه احتياط مرحوم سيد(ره) در ما نحن فيه

خوب دليل اين مسئله را قبلا مفصل گفتيم و دير نيازي به اين كه ترار كنيم ندارد، حت کلام مرحوم سيد(ره) را هم بيان کرديم
که فرمودهاند: تقليد از مفضول حت در فرض كه فتواي مفضول با فتواي افضل موافق است، خلاف احتياط است.

دقت داشته باشيد که نفتهاند: جايز نيست، بله فرمودهاند: اين خلاف احتياط است، که در آنجا وجه اين احتياط را كه
سيد(ره) بيان كرده، عرض كرديم كه مگويند: فتاوا و به طور كل حجج شرعيه، به مجرد وجود خارجيشان اتصاف به حجيت

پيدا نمكنند، بله زمان كه ملف استناد به اين حجت پيدا كند، حجت مشوند.

لذا دليل كه براي اين احتياط مرحوم سيد(ره) مشود بيان كرد همين است، که در اينجا بايد بوييم كه اين ملف تنها متواند



استناد به تقليد اعلم كند، اما به غير اعلم نمتواند استناد كند و يا مشوك است، پس احتياط اين است كه مستنداً به فتواي اعلم
در اينجا عمل كند.

پاسخ استاد محترم از اين احتياط

خوب قبلا هم جواب داديم و گفتيم که در باب حجيت، خود فتوا ذاتاً حجيت دارد، فتوا چه ملف باشد چه نباشد، چه ملف به
آن عمل كند چه عمل نند، خود فتوا اتصاف به حجيت دارد. قبلا مثال و تشبيه هم عرض كرديم که به باب خبر واحد قياس
كرديم و گفتيم: در خبر واحد اگر كس به خبر واحد عمل نرد، آيا اين خبر واحد حجيت ندارد؟ يعن اگر خبر واحد عادل با

همه شرائط صادر شد، اما مردم به آن عمل نردند، اين از حجيت ساقط نمشود، پس بنابراين استناد يا عمل در حجيت دخالت
ندارد.

قبلا اين را گفتيم که اگر استناد و عمل بخواهد در حجيت دخالت داشته باشد، دور لازم مآيد، به اين بيان كه زمان ملف
متواند استناد كند که حجت وجود داشته باشد، يعن ملف اگر بخواهد به چيزي استناد كند و به استناد آن عمل كند، بايد قبل

از استناد حجيت داشته باشد.

پس استناد متوقف است بر اين كه قبلا حجيت داشته باشد، اما از آن طرف مگوييد: حجيت متوقف بر استناد است، که اين
دور است، مخواهيد بوييد: مادام كه اين شخص، به اين قول استناد نرده، اين قول حجيت ندارد، پس حجيت متوقف بر

.استناد است، استناد هم که متوقف بر حجيت، پس هذا دور

نظر استاد محترم در اين بحث

از اين دو استناد و عمل کنيم، حت توانيم به قول ير است، قطعاً مديبنابراين در اينجا كه فتواي اعلم و غير اعلم موافق با ي
به صورت غير معين، که قبلا گفتيم: در باب تقليد لازم نيست كه زيد معين كند، بله بايد بويد: من به اين فتوا مخواهم عمل

كنم، اما نداند اين فتوا، فتواي زيد است يا عمرو، اشال ندارد، چون در باب تقليد، تعيين مقلَّد لازم نيست.

لذا اينجا كه فتواي مفضول و افضل موافق با يدير است، متواند به هر كدام عمل كند و اساساً گفتيم که دليل كه بر لزوم
تقليد از اعلم دلالت دارد، كه عمدهاش سيره عقلائيه و دوران بين تعيين و تخيير بود، مگويد: فقط در جاي كه علم به مخالفت

داريد، بايد سراغ اعلم برويد، اما در جاي كه نمدانيد که موافق هستند يا مخالف، يا در جاي كه موافقت وجود دارد، نه دوران
وجود دارد و نه سيره عقلائيه بر اين معنا قائم است.

منتها بحث كه در اينجا وجود دارد اين است كه امام(ره) در دنباله مسئله فرمودهاند: «بل فيما لا يعلم تخالفهما ف الفتوى
أيضا»، در جاي هم كه تخالف اينها در فتوا را نمدانيم، که اين را به صورت ترق بيان کردهاند، البته چون اصل كتاب امام(ره)
وسيلة النجاة مرحوم اصفهان(ره) بوده، که در وسيلة النجاة ظاهراً تا قبل از اين «بل» آمده و از اين «بل» به بعد را امام(ره) به

عنوان نظر خودشان گنجاندهاند.

البته قبلا هم گفتيم كه بعض از بزرگان مثل والد معظم ما(دام ظله) قائلاند به اين كه در موردي كه علم به اختلاف يا اتفاق
نداريم، باز سيره عقلائيه بر رجوع به اعلم است، يعن در اين معنا با امام(ره) همراه نردند، امام(ره) فرموده: در جاي كه

نمدانيم بين اعلم و غير اعلم اختلاف است يا نه، مشود به فتواي هر كدام عمل كرد، اما والد معظم ما(دام ظله) فرمودند: در



جاي كه نمدانيم بين اعلم و غير اعلم اختلاف است يا نه، بايد به اعلم رجوع كرد.

ما هم همين نظر امام(ره) را تقويت كرده گفتيم: ادله تقليد از اعلم شامل جاي كه علم به موافقت و مخالفت نداريم، نمدانيم با
هم موافق هستند يا مخالف، نمشود.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


