
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۲۹ آذر ۱۳۸۳

اجتهاد و تقلید
جلسه 34 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مسئله هشتم:

در مسئله هشتم امام(ره) فرمودهاند: «إذا كان المجتهدان متساويين ف العلم يتخير العام ف الرجوع إل أيهما، كما يجوز له
التبعيض ف المسائل بأخذ بعضها من أحدهما و بعضها من الآخر».

تخيير در مجتهدين متساويين

در اين مسئله دو مطلب عنوان مشود، مطلب اول اين است كه اگر دو مجتهد در علم مساوي باشند، عام و ملف در رجوع
به هر كدام از اين دو مخير است، که اين مسئله را قبلا مفصل عرض كرديم و گفتيم كه مشهور قريب به اتفاق همين نظريه را

دارند كه در مجتهدين متساويين عام در رجوع به هر كدام از آنها مخير است.

اما برخ قائل بودند كه بايد در اينجا به احوط القولين عمل كند، که قبلا عرض كرديم كه هم از نظر عقل و هم از نظر نصوص
وارده، متوانيم چيزي را بنام حجيت تخييريه در اينجا مطرح كنيم، که عقل در جاي كه دو مجتهد مساوي هستند، در رجوع به

هر كدام از اينها ما را مخير مداند.

ادله نقليهاي هم كه دلالت بر حجيت فتوا دارد، شامل هر كدام از اين دو فتوا مشود و نتيجه شمولش نسبت به هر كدام حجيت
تخييريه است، که بحث مفصل بود كه عرض شد.

 اما مرحوم آقاي خوئ(ره) فرمودهاند: چيزي بنام حجيت تخييريه در شريعت نداريم، که در مقابل فرمايش ايشان، اثبات كرديم
كه حجيت تخييريه داريم. لذا بحث اين قسمت اولش در ابحاث گذشته بيان شد.

تبعيض در تقليد در مجتهدين متساويين

مطلب دوم هم اين است که فرمودهاند: در مسائل تبعيض جايز است، يعن در اينجا كه مجتهدين متساويين هستند، ملف
متواند بعض از مسائل را از ي و بعض دير را از ديري تقليد كند و تبعيض در مسائل در اينجا كه مجتهدين متساويين

هستند جايز است.

حال بحث كه در اينجا بايد عنوان كنيم اين است كه چه دليل بر جواز تبعيض داريم و آيا در جاي كه احدهما اعلم در عبادات

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/92
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


است و ديري اعلم در معاملات، تبعيض واجب است يا نه؟

مرحوم سيد(ره) در كتاب عروه در مسئله 47 مسئله تبعيض را عنوان کرده و فرموده: «إذا كان مجتهدان أحدهما أعلم ف أحام
العبادات، و الآخر أعلم ف المعاملات، فالأحوط تبعيض التقليد»، اگر دو مجتهد باشند كه ي اعلم در عبادات و ديري اعلم در

معاملات، احوط اين است كه ملف تقليدش را مبعض كند، يعن در عبادات سراغ اعلم برود و در معاملات سراغ اعلم دير.

البته چون مرحوم سيد(ره) رجوع به اعلم و لزوم تقليد از اعلم را بنابر احتياط وجوب قائل بودند، تبعاً در مسئله تبعيض بين اين
دو اعلم هم بايد احتياط كنند، اما كسان كه تقليد از اعلم را به نحو فتوا قائلاند، در اينجا هم نسبت به تبعيض بايد فتوا دهند و

كسان هم كه در مجتهدين متساويين قائل به جواز تخيير بينهما هستند، تبعيض بينهما را هم بايد جايز بدانند.

ادله بر تبعيض

كه به نحو وجوب كه به نحو جوازي است، چه جاي كنيم، تا ببينيم چه در جاي خوب حال بايد اصل مستند تبعيض را بررس
است، چه بايد گفت.

دليل بر تبعيض اين است كه ادله حجيت فتوا شامل هر دو مشود، ادله حجيت فتوا هم فتواي اين مجتهد را شامل مشود و هم
فتواي مجتهد دير را، اين ادله اطلاق دارد و اطلاقش مگويد: متوان بعض را از اين مجتهد و بعض را از مجتهد دير تقليد

.کن

وقت حجيت تخييريه را از ادله حجيت فتوا استفاده كرديم، اطلاقش مگويد: متوانيم بعض را از اين مجتهد و بعض را از آن
مجتهد بيريم، يعن همان طور كه اطلاقش دلالت دارد كه متوانيد تمام مسائل را از ي از اينها به نحو معين تبعيت كنيد،

بعض مسائل را هم متوانيد از اين و بعض دير را از ديري تبعيت كنيد.

در اينجا اگر كس بويد كه دليل بر تخيير اجماع است، بايد از آن قدر متيقن گيري كنيم، اجماع كه مگويد: شما مخير هستيد،
قدر متيقنش نسبت به جميع مسائل است، يعن مگويد: مخيريد که يا در همه مسائل تابع زيد شويد و يا در همه مسائل تابع

عمر، جوابش اين است كه دليل بر تخيير منحصر به اجماع نيست، بله اطلاق ادله حجيت فتوا ي از ادلهاي است كه از آن
حجيت تخييريه را استفاده مكنيم. بنابراين دليل منحصر به اجماع نيست، تا اينچنين گفته شود.

جواز تبعيض در مركبات ارتباطيه

مطلب كه در اينجا وجود دارد اين است كه برخ گفتهاند كه تبعيض را قبول مكنيم، اما در مسائل غير مرتبط و در مواردي كه
در اجزاء مركب واحد نباشد، مثلا گفتهاند كه شما در صلاه مقلد زيد شويد و در حج مقلد عمر، حال اگر پنج مجتهد متساوي هم

بود، تبعيض بين اين پنج نفر هم، در مسائل غير مرتبط مانع ندارد.

اما در مسائل مرتبط و در مركبات ارتباطيه نمتوانيم تبعيض را قبول كنيم، مثلا دو مجتهد هستند، ي مگويد: سوره در نماز
واجب است و ديري مگويد: واجب نيست، يك مجتهد نسبت به تسبيحات اربعه مگويد: بايد سه مرتبه خواند، ديري

مگويد: ي مرتبه هم كاف است و سه مرتبه لازم نيست.



حال در نماز، در مسئله سوره از يك مجتهد تبعيت كند و در تسبيحات اربعه از مجتهد دير، مثلا در تسبيحات اربعه از مجتهدي
تبعيت مكند كه مگويد: ي مرتبه هم كاف است، اما همين مجتهد مگويد: سوره در نماز واجب است، اين شخص

تسبيحات اربعه را ي مرتبه بياورد، سوره را هم در نماز نياورد، يعن در مسئله عدم لزوم سوره مقلد ديري شود. آيا كسان كه
قائل به جواز تبعيضند، در چنين مواردي هم، يعن در يك مركب ارتباط و در عمل كه اجزائش با يدير ارتباط دارد، قائل به

جواز تبعيض هستند يا نه؟

خوب عبارت مرحوم امام(ره) در تحرير الوسيله و عبارت مرحوم سيد(ره) در عروه اطلاق دارد و در جواز تبعيض يا در اين كه
احتياط اين است كه تبعيض شود، فرق نذاشتهاند که در جاي كه در يك عمل واحد باشد كه داراي اجزاء مرتبط به يدير

است، يا در جاي كه در عمل واحد نباشد.

نظريه مرحوم خوئ(ره) بر عدم جواز تبعيض در مركبات ارتباطيه

مرحوم آقاي خوئ(قدس سره) (تنقيح، جلد اول، صفحه 312) در جاي كه كس در عمل و مركب واحد بخواهد تبعيض را پياده
كند فرمودهاند: به نظر ما اين باطل است و اين تبعيض را قبول نداريم.

دليل كه ايشان اقامه كردهاند اين است كه در مركب واحد، صحت هر جزئ متوقف بر صحت بقيه اجزاء است، در مركب
واحد اگر ي از اجزائش هم باطل باشد، و لو بقيه اجزاء صحيحاً هم آورده شود، فايدهاي ندارد، به تعبيري كه ايشان فرموده:

صحت در مركبات ارتباطيه هم ارتباط است، يعن صحت اين جزء مترتب بر صحت آن جزء است، صحت آن جزء هم مترتب
بر صحت اين جزء است و اگر احد الاجزاء باطل شد، بقيه هم باطل مشود.

در اينجا در اين مثال که دو مجتهدند، که ي مگويد: سوره در نماز واجب نيست، ول تسبيحات اربعه را بايد سه مرتبه
بياوريم، اما ديري مگويد: سوره در نماز واجب هست، اما تسبيحات اربعه يك مرتبه هم كاف است، شخص نمازي خوانده که

سوره را نياورده و تسبيحات اربعه را هم يك بار آورده، فرمودهاند: چه کس به صحت اين مجموع مركب فتوا مدهد؟

هيچ مجتهدي به صحت اين مركب فتوا نمدهد، تعبير ايشان اين است که «و ليس ف البين من يفت بصحة عمله و عدم وجوب
الإعادة»، هم اين مجتهد كه گفته: سوره واجب نيست، ول سه مرتبه تسبيحات اربعه لازم است، مگويد: بايد اعاده كند و هم آن

مجتهد دير، به عبارت اخري اين نماز در نزد هر دوي اينها باطل است.

پس نتيجهاي كه از اين فرمايش ايشان مگيريم اين است كه تبعيض در جاي صحيح است كه عمل، باطل عند الجميع نباشد،
يعن نزد همه كسان كه انسان در تقليد متواند به آنها رجوع كند، عمل باطل نباشد.

نقد و بررس اين کلام مرحوم خوئ(ره)

والد بزرگوار ما(دام ظله) در كتاب تفصيل الشريعه بر مرحوم آقاي خوئ(قدس سره) دو اشال كردند، که اشال عمدهاشان
اين است كه مفرمايند: بياييم معناي صحت يك عمل مركب را بررس كنيم، زمان مگوييم: يك عمل مركب صحيح است، كه
اين عمل مشتمل بر اجزاء معتبره باشد، يعن هر جزئش مستند به حجت باشد، که اگر گفتيم که هر جزئش مستند به يك حجت

است، در اينجا اين عمل مركب صحيح مشود.



خوب در ما نحن فيه هم همين طور است، مگوييم كه در سوره، حجتش راي اين مجتهد است، در تسبيحات اربعه، حجتش راي
آن مجتهد است، لذا اين عمل كه تمام مشود، متوانيم بوييم که مجموع اين عمل مركب، مشتمل بر اجزاء معتبره است و

صحت غير از اين معناي ندارد و نمتوانيم بوييم که صحت معنايش اين است كه يك عمل مركب، لااقل در نزد يك نفر صحيح
باشد.

به عبارت اخري اين را از كجا آوردهايد كه صحت معنايش اين است كه اين عمل، مجموعاً نزد ي از مجتهدين صحيح باشد، يا
در مقابلش كه فرمودهايد: الان اين عمل كه انجام مدهد، عند الجميع باطل است، چه دليل بر قادحيت اين بطلان داريد، که

بوييم: اگر عمل واحدي، من حيث المجموع نزد يك مجتهد باطل شد، اين اشال دارد؟

براي جزء جزء عمل حجت معتبره لازم داريم، که اگر آن حجت معتبره باشد، فبها المطلوب و عمل ما هم صحيح مشود، ولو
اين كه اين مجموع عمل در نزد ي باطل باشد، اين قادح نيست. صحت عبارت از اشتمال بر اجزاء معتبره است، که در اينجا

هم، بر هر جزئ كه انجام مدهيم دليل داريم.

بنابراين ايشان فرمودهاند: تبعيض ولو در مركب واحد اشال ندارد.

دفاع استاد محترم از مرحوم خوئ(ره)

اما دقت اقتضاء مكند كه در اينجا حق با مرحوم آقاي خوئ(قدس سره) باشد، براي اين كه بنا بر اين فرمايش والد بزرگوار
ما(دام ظله)، به ايشان عرض مكنيم، اين كه مفرماييد: صحت يعن مشتمل بر اجزاء معتبر است، اين مجتهد كه گفته: سوره
واجب نيست و مقلد هم نياورد، اين مجتهد حم به اعتبار اين جزء بالخصوص نمتواند داشته باشد و يا مجتهدي كه مگويد:

تسبيحات اربعه يك بار كاف است، اگر از او بپرسيم، اين كه مگوييد: يك بار كاف است، اگر در نمازي يك مرتبه تسبيحات
اربعه را آورد، اما سوره را نياورد، آيا آن يك بارش هم به درد مخورد؟ مگويد: نه.

اين مطلب درست است كه مگوييم: صحت يعن مشتمل بر اجزاء معتبره و داراي حجت باشد، اما اين مجتهد كه مگويد:
آوردن تسبيحات اربعه يك مرتبه كاف است، اگر اين را به نحو مطلق بويد، مگوييم: خوب حال كه يك بار آوردي، حجت و

دليل داري، پس اين قسمت صحيح است، برويم سراغ قسمت بعد، اما همين مجتهد مگويد: اگر يك بار تسبيحات را آوردي اما
سوره را نياوردي، اين يك بار هم كالعدم مشود، چون در اجزاء ارتباطيه واقعاً صحت ارتباط هست.

بله اگر يك جزء از اجزاء مستقله بود، در آنجا مگفتيم هر كدام دليل اعتبارش مستقل است، اما در اجزاء ارتباطيه، صحت هم
واقعاً ارتباط است، لذا حق با ايشان است كه تبعيض در مركب واحد ارتباط جريان ندارد.

عدم جواز تبعيض در صورت ملازمه خارج بين اعمال مستقله

از اينجا مخواهيم يك نته دير هم بوييم که گاه اوقات در بعض از موارد، مثلا بين نماز قصر و عدم مشروعيت روزه دليل
بر ملازمه داريم، لذا در اينجا خيلها اين سوال را مطرح مكنند كه مثلا در نماز، يك مرجع مگويد: زيد كه اين خصوصيات را
دارد، نمازش قصر است و نمتواند روزه هم بيرد، اما مرجع دير مگويد: نمازش تمام است و روزه هم متواند بيرد، خوب

چه اشال دارد که تبعيض در تقليد را قائل شده، بوييم: در باب نماز كه مخواهد قصر بخواند، مقلد اين مرجع شود، اما در
باب روزه مقلد ديري شده و روزهاش را هم بيرد؟



خوب در اينجا هم در جاي خودش گفته شده كه از دليل خارج ملازمه بين اين دو را استفاده كرديم، که هر جا نماز قصر است،
نمشود روزه گرفت و هر جا نماز تمام است، مشود روزه گرفت، لذا اگر ملازمه را از دليل خارج استفاده کرده باشيم، بايد

تبعيض جايز نباشد، اما اگر گفتيم: دليل خارج بر ملازمه بينهما نداريم، كما اين كه برخ هم خواستهاند اين را بويند كه در
همين نماز و روزه دليل بر ملازمه بينهما نداريم، آن وقت از همين راه وارد شده مگوييم: چون دو عنوان و عمل مستقل از

يديرند، ي نماز است و ي روزه، چون استقلال از يدير دارند، لذا در اينجا مگوييم: تبعيض جايز است و اشال هم
ندارد.

پس در اعمال مستقله هم مسئله تبعيض بست دارد به اين كه ببينيم آيا ملازمهاي بين آنها وجود دارد يا نه؟

جمع بندي استاد محترم از بحث

پس نتيجه بحث امروز اين شد که بين دو مجتهد مساوي تبعيض جايز است، اما در مركبات ارتباطيه حق با مرحوم آقاي
خوئ(ره) است و تبعيض جايز نيست.

در اعمال مستقله هم اگر دليل بر ملازمه باشد، حم مركبات ارتباطيه را دارند، اما اگر دليل بر ملازمه نباشد، حم افعال مستقله
را دارند و تبعيض در آنها جايز است.

كسان كه بر تقليد اعلم فتواي دادهاند، در اينجا هم اگر دو اعلم باشد، ي اعلم در عبادات و ديري اعلم در معاملات، تبعيض
در اينجا را واجب مدانند، اما كسان كه تقليد از اعلم را بنابر احتياط وجوب قائلاند، در اينجا هم دو اعلم داريم، احتياط

وجوب دادهاند که در عبادات به ي رجوع كند و در معاملات به ديري.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


