
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۱۱ آذر ۱۳۸۳

اجتهاد و تقلید
جلسه 24 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

در بحث در ادله اعلميت، مجموعاً ادله را متعرض شديم و ملاحظه فرموديد كه از اين ادله نتوانستيم به اين نتيجه برسيم كه تقليد
از اعلم لازم است، البته نتيجه نهاي را بعد از اين كه اين قسمت بحث هم تمام شد، بيان مكنيم، ان شاء اله.

ادله قائلين به جواز تقليد از غير اعلم

در مقابل، كسان كه با وجود اعلم، قائل به جواز تقليد از غير اعلمند و قائلاند كه اگر اعلم هم وجود دارد، مشود از غير اعلم
تقليد كرد، اينها هم به ادلهاي استدلال كردهاند، كه بعض از ادلهشان را امروز عرض مكنيم.

دليل اول: روايات

روايت ديباچه کش(ره)

يك دليل پارهاي از روايات است، که از اين روايات متوانيم استفاده كنيم كه فرق بين اعلم و غير اعلم نيست، لذا اگر در يك
زمان، اعلم و غير اعلم وجود داشت، ولو اختلاف در فتوا هم داشته باشند، اما از هر كدام مشود تقليد كرد و فرق بين اينها

نيست.

روايت هست كه مرحوم كش(ره) در مقدمه كتابش آن را آورده، كه قبلا هم اين روايت را در بحث ادله و مشروعيت تقليد
رِنَا»، دينتان را از كسانما ف يرِ الْقَدَمثك لك ِنَا وبح ف نسم لك َلا عمدِين دَا فمآورديم، که در روايت وارد شده كه «فَاص
كه مسن در حب ما و كثير القدم در امر ما هستند بيريد و در دين خودتان بر چنين كسان اعتماد كنيد، «فَانَّهما كافُوكما انْ

شَاء اله تَعالَ»، يعن اين كسان كه مسن در حب ما و كثير القدم در امر ما هستند، شما را كفايت مكنند.

تحليل روايت

دو عنوان در اين روايت آمده، «مسن ف حبِنَا» و «كل كثيرِ الْقَدَم ف امرِنَا»، که مصداقش فقيه است، يعن فقيه كس است كه
در امر ما، يعن در امر احام، كثير القدم هست و مسن در حب است، که اين مسن به معناي لغوي که يعن كس كه سنش

زيادتر است نيست، يعن كس كه در حب ما شديد هست.

فقيه به خاطر دقت كه مكند تا احام را به دست بياورد، از مردم معمول و از ساير علماء، شدت حبش به ائمه(عليهم السلام)

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/92
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


از ديران بيشتر است و اصلا اين عنوان است كه متوانيم از اين روايت استفاده كنيم، كه فقيه به اقتضاي علم و فقاهتش، اين
شدت حب را دارد، چون خيل مراقب است که در مسائل، چيزي كم و زياد نشود و عين همان چيزي كه امام(عليه السلام) و

شارع مقدس بيان فرموده، بيان بشود، که اين خودش شدت الحب را مرساند. پس «مسن ف حبِنَا و كل كثيرِ الْقَدَم ف امرِنَا»،
مصداقش فقيه است و در اين ترديدي نيست.

حال در اين روايت يك كلمه «كل» آورده، «كل مسن ف حبِنَا و كل كثيرِ الْقَدَم ف امرِنَا»، كه اين «كل» دلالت بر استغراق دارد،
يعن هر فقيه، «فَاصمدَا ف دِينما عل كل فقيه».

اين دلالت روايت بود و عرض كرديم که از نظر سند هم، اين روايت را كش(ره) در ديباچه كتابش آورده و در روات اين روايت،
شخص كه ضعيف باشد نداريم، اما بعض از اشخاص كه مهمل هستند داريم، ول چون كش(ره) چنين روايت را در ديباچه
كتاب آورده، كه در آن در مقام اين بوده كه كدام راوي ضعيف، كدام صحيح و كدام قابل عمل است، نمتوانيم بوييم: روايت

ضعيف السندي را براي مقدمه چنين كتاب آورده است.

پس نتيجه اين مشود كه كش(ره) وثوق به صدور اين روايت دارد يا رواتش هم براي كش(ره) معتبر بوده، لذا براي ما هم
اطمينان به صدور و وثوق به صدور حاصل مشود.

دَا فمفقيه، «فَاص رِنَا»، يعنما ف يرِ الْقَدَمثك لك ِنَا وبح ف نسم لپس به اين روايت بر همين مدعا استدلال شده، كه «ك
دِينما عل كل فقيه»، «كل» هم استغراق است، يعن متوانيد دينتان را از هر فقيه در هر زمان بيريد.

نقد و بررس اين استدلال

ف يرِ الْقَدَمثك لك ِنَا وبح ف نسم لويد: مراد از اين «كب حال بحث اين است كه آيا دلالت اين روايت تام است يا نه؟ اگر كس
امرِنَا»، راوي است و نه مفت، مراد راوي است، يعن كس كه روايت را از ما نقل مكند و در زمان ائمه(عليهم السلام) مفت به

از او سوال كس راوي بوده، که وقت ،ه مراد از مفتام را استنباط كند، نبوده، بلاح حسب اصطلاح اين زمان كه كس
مكرده، آن كلام را كه از امام معصوم(عليه السلام) شنيده بوده، همان را بدون هيچ كم و زيادي برايش نقل مكرده است.

بنابراين بوييم که احتمال دارد اين «كل مسن ف حبِنَا و كل كثيرِ الْقَدَم ف امرِنَا»، مراد راوي است، منتها راوي كه اين دو
لوييم: اين «كتوانيم به صورت يك دلالت روشن بال وارد هم باشد، چون نمرسد اين اشعنوان بر او تطبيق كند و به نظر م
مسن ف حبِنَا و كل كثيرِ الْقَدَم ف امرِنَا»، مراد فقيه است و اين را نمتوانيم به صورت روشن از روايت استفاده كنيم و روايت

ظهور در اين معنا ندارد.

ثانياً بر فرض كه اين روايت ظهور در فقيه هم داشته باشد، مگوييم: راوي در آن زمان، فقيه هم بوده، مثل زراره، محمد ابن
مسلم، برير و ...، که همه هم راوي بودند و هم فقيه، اصلا در آن زمان اين دو با هم تفيك نداشته، ولو اين كه فقاهت در آن

زمان، دائرهاش محدودتر از فقاهت در زمان ما بوده، اما آن زمان بين اين دو تفي نبوده، لن از كجا بوييم كه از اين «كل
فقيه» استفاده مشود كه فرق نمكند که كدام اعلم باشند و كدام غير اعلم؟ در مسئله اعلميت در جاي بحث مكنيم كه دو

نفر، ي فقيه عالم و ديري اعلم است، ي فقيه و ديري افقه است و با هم اختلاف در فتوا داشته باشند.

در اينجا كه با هم اختلاف در فتوا داشته باشند، نمشود به صورت استغراق، امام(عليه السلام) بفرمايد كه به همه اينها اعتماد
كنيد، بحث هست كه آيا ادله اعتبار و ادله حجيت شامل متعارضين مشود يا نه؟ قبلا هم اين بحث را داشتيم و گفتيم که مرحوم



خوئ(ره) فرموده: نمشود، اما عرض كرديم که مشود و توضيحش را هم گفتيم.

در بحث بعدي هم ان شاء اله چون ي از ادله، اطلاق ادله است، يك بحث است که اگر ده نفر در يك جا به صورت مختلف
فتوا داده باشند، امان دارد که امام(عليه السلام) بفرمايند: «فَاصمدَا عل كل منهم»؟ به صورت استغراق چونه مشود در

دَا فمشود که «فَاصيه كنيم؟ پس معلوم مكنند اعتماد و تاينجا بر همه اينها، با اين كه به صورت مختلف اظهار نظر م
دِينما علَ كل مسن ف حبِنَا و كل كثيرِ الْقَدَم ف امرِنَا» در جاي است كه بين اينها اختلاف وجود ندارد و لذا امام(عليه

.اعتماد كن توانفرمايد: بر هر كدام از اينها مالسلام) م

لذا نمتوانيم از اين عبارت استغراق را استفاده كنيم، كه حت در مواردي كه بين فقيه و افقه اختلاف است، امام(عليه السلام)
باز هم مفرمايد: هم متوان به فقيه اعتماد كن و هم به افقه، لذا چنين چيزي را نمتوانيم از اين روايت استفاده كنيم.

دو روايت وسائل به نقل از کش(ره)

دو روايت دير هست در وسائل، جلد 27، باب يازدهم از ابواب صفات قاض، ي حديث 14 و ديري حديث 21، که «محمدُ
بن عمر الْشّ ف كتَابِ الرِجالِ بسنده عن جميل بن دراج قَال سمعت ابا عبدِ اله(ع) يقُول بشّرِ الْمخْبِتين بِالْجنَّة»، مخبتين را به
هال نَاءما اءبةٌ نُجعبرةُ اارزُر و ملسم ندُ بمحم و ادِيرالْم ِخْتَرِيالْب نب ثيرٍ لَيصو ببا و لجةَ الْعاوِيعم ندُ بيرجنت بشارت بده. «ب

.«تسانْدَر و ةوالنُّب آثَار تانْقَطَع ءوه لَو هامرح و هلَح َلع

دٍ قَالخَال نانَ بملَيس نکند که «عبه سند خودش از سليمان ابن خالد نقل م ر هم كه همان حديث 21 است، كشروايت دي
سمعت ابا عبدِ اله ع يقُول ما اجِدُ احداً احيا ذِكرنَا و احادِيث ابِ(ع) ا زُرارةُ و ابو بصيرٍ لَيث الْمرادِي و محمدُ بن مسلم و بريدُ
بن معاوِيةَ الْعجل»، احدي را كه ذكر ما و احاديث پدرم را احياء كند پيدا نردم، مر زراره، ابا بصير، محمد ابن مسلم و بريد

ءوكرد، «هاستنباط نم ر هيچ كسذَا»، اگر اين چهار نفر نبودند ديتَنْبِطُ هسدٌ يحانَ اا كم ءوه لَو و» ،ابن معاويه عجل
.«ةرخا نَا فلَيابِقُونَ االس ا والدُّنْي نَا فلَيابِقُونَ االس مه و هامرح و هلِ الَح َل(ع) عِبا نَاءما و فَّاظُ الدِّينح

اولا در روايت اول «بشر المخبتين» دارد و اين چهار نفر را به عنوان مخبتين قرار داده، اخبات در لغت به معناي تواضع است،
در بعض از آيات شريفه قرآن هم كه مخبتين را آورده، اخبات به معناي تواضع است، منتها آثارش هم ذكر شده که «الَّذِين اذَا
ذُكر اله وجِلَت قُلُوبهم و الصابِرِين علَ ما اصابهم و الْمقيم الصلاة و مما رزَقْنَاهم ينْفقُونَ»، اينها از آثار كسان است كه از

مخبتين هستند.

مخبتين در اينجا يعن كسان كه تسليم محض خدا هستند و اين چهار نفر چون خيل مقيد به اخذ احام شرع و نشر آن در
بين مردم بودند، از مصاديق مخبتين هستند و امام(عليه السلام) فرمودند: اينها را به بهشت بشارت دهيد و از اينها تعبير به نجباء

.«تسانْدَر و ةوالنُّب آثَار تانْقَطَع ءوه لَو هامرح و هلَح َلع هال نَاءمكرده و بعد فرمودند: «ا

بيان استدلال اين است كه مدانيم بين زراره و ابا بصير خيل فاصله است، بين زراره و بريد از جهت فضل و علم فاصله
زياد است، اما امام(عليه السلام) اينها را ي قرار داده و فرمودند: همه اينها امناء بر حلال و حرام اله هستند. لذا نتيجه

مگيريم كه اگر فقيه و افقه هر دو در كار باشد، فرق وجود ندارد، هم متوانيم به افقه رجوع كنيم و هم به فقيه.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=35
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=35


نقد و بررس اين استدلال

آيا واقعاً اين استدلال و اين بيان براي اينه اين مدعا را از اين روايت بدست بياوريم درست است؟ امام(عليه السلام) اصلا در
مقام اين نيست كه در اينجا كدام ارجح از ديري هستند، كدام اعلم است و كدام اعلم نيست، بله اصل وجود اينها را بيان

مكند، كه اگر اينها نبودند، آثار دين مندرس مشد و از بين مرفت، اما اينه كدام اعلمند و عند الاختلاف قول كدام ي بر
قول ديري مقدم مشود يا نمشود، اصلا در مقام بيان نيستند و نمشود به اين روايات بر چنين مدعاي استدلال كرد.

ادله ديري هم دارند كه ان شاء اله روز شنبه عرض مكنيم.

تهاي اخلاقن

بيند، مسئله فقه خيلكه انسان در باب فقاهت، اجتهاد و اعلميت م تهاي كه وجود دارد اين است كه واقعاً در اين رواياتن
مسئله مهم است و ائمه(عليهم السلام) در درجه اول تاكيدشان روي فقه بوده است.

حال اين بحث است كه از معالم دنبال مكنيد و در آنجا مگويند: اشرف علوم، علم فقه است و ادلهاي هم مآوردند، البته علم
فقه با همه امور زندگ انسان، با دنيا و آخرت انسان ارتباط دارد و لذا اشرف علوم است، ولو اينه بعض گفتهاند: علم كلام و

فلسفه فقه اكبر است و اين فقه كه مخوانيم فقه اصغر است، که اين تعبير را در روايات اصلا نديدم، بله جهاد اكبر و جهاد
اصغر داريم، اما در خود روايات از كلام ائمه معصومين(عليهم السلام) که بويند: آن فقه اكبر است و اين فقه اصغر، اين تعبير

نيست، ولو اينه نمخواهيم اين تعبير را نف كنيم.

اگر كس اعتقاداتش درست نباشد، اصلا نمتواند متعبد به احام دين شود، ول آن اعتقادات در يك حدي كفايت مكند، كه
وقت انسان يقين پيدا كرد به توحيد و اقسام آن و معاد و خصوصيات دير، همين مقدار كاف است، اما دائره فقه با دائره
اعتقادات قابل مقايسه نيست، اعتقادات را انسان متواند در ضمن چند سال، اگر مقدماتش را درست فراهم كند، به دست

بياورد، اما در فقه، از همين تعبير «مسن ف حبنا و كثير القدم ف امرنا» مفهميم كه ائمه(عليهم السلام) روي اين مسئله چقدر
عنايت داشتند.

باز هم وقت اين را در روايات بررس مکنيم، مببينيم که ائمه(عليهم السلام) اصحاب ديري هم در مسائل اعتقادي داشتند،
مثل هشام ابن حم و ...، اما بيشتر توجهشان به زراره و امثال وي بوده، که شب و روز دنبال اين بودند که احام دين را به

دست بياورند و دقيقاً براي مردم بيان كنند.

هرچه در بيان حم دين دقت داشته باشيم، كاشف از حب ما به خدا و ائمه معصومين(عليهم السلام) است، اما كس كه در
بيان احام دين اين دقت را ندارد، از انسان مسئلهاي را مپرسند، يك چيزي که دلش مخواهد جواب مدهد، حالا واقعا هم

اين هست يا نيست؟ كاري به اين ندارد، اين كشف از اين مكند كه حب به خدا ندارد، حب به دين ندارد، حب به ائمه
معصومين(عليهم السلام) ندارد.

بايد در اين بحثها دقت خودمان را در مسائل بيشتر كنيم، عدهاي بيرون گود هستند و مگويند: اين آقايان كاري ندارند، مدام
ان قلت و قلت مكنند و وقت خودشان را به اين چيزها مگذرانند، دير غافلند از اينه اين ان قلت و قلتها كاشف از اين

است كه واقعاً نرانيم و دغدغه اصل مسائل دين را داريم و مخواهيم مسائل دين خودمان را دقيق بدانيم. اين بحثها مشود
تا ببينيم ائمه معصومين(عليهم السلام) نظرشان چ بوده، آنها چه فرمودند، تا ما هم بخواهيم به همان ان شاء اله عمل كنيم.



و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


