
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۱۰ آذر ۱۳۸۳

اجتهاد و تقلید
جلسه 23 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

عرض كرديم كه ي از ادله اعلميت و لزوم تقليد از اعلم روايات است كه وارد شده، كه ديروز روايت عمر ابن حنظله را
خوانديم و هم از نظر سند و هم از نظر دلالت مورد بحث قرار داديم، دو روايت دير هم داريم كه اين دو هم سندش خوب است،

اما از نظر دلالت، درست عين همان مباحث كه در مقبوله عمر ابن حنظله مطرح كرديم، در اين دو روايت هم مطرح است.

روايت دوم: روايت داود ابن حصين

نب اۇدد نحديث 20 آمده كه «ع ،است كه در وسائل، كتاب القضاء، جلد 27، باب نهم از ابواب صفات قاض روايت ي
الْحصين عن ابِ عبدِ اله(ع) ف رجلَين اتَّفَقَا علَ عدْلَين جعَهما بينَهما ف حم وقَع بينَهما فيه خَف فَرضيا بِالْعدْلَين»، عين
همان محل بحث كه در روايت عمر ابن حنظله بود، كه دو نفر اتفاق پيدا مكنند در يك موردي كه اختلاف كردند، بر عدلين و

سراغ اين عدلان مروند، تا اين كه مورد اختلاف اينها را حل كنند، «فَاخْتَلَف الْعدْنِ بينَهما»، اما بين خود عدلان اختلاف واقع
مشود. «عن قَولِ ايِهِما يمض الْحم»، از قول كدام يك از اينها حم را بپذيريم و حم مورد قبول است؟

امام(عليه السلام) فرمودند: «قَال ينْظَر الَ افْقَهِهِما و اعلَمهِما بِاحادِيثنَا و اورعهِما»، بايد به کس كه افقه و اعلم اين دو به
احاديث است و اورع اين دو است مراجعه كنيم، «فَينْفَذُ حمه و  يلْتَفَت الَ اخَرِ»، و به ديري نبايد توجه كنيد، بله بايد به

قول اعلم و افقه توجه كرد.

نقد و بررس دلالت اين روايت

در اين روايت ملاحظه مفرماييد كه در مدلول و دلالت روايت، همان مباحث كه در مقبوله عمر ابن حنظله گفتيم كه روايت
ربط به باب فتوا ندارد و مربوط به باب قضاء است، تازه مربوط به باب قضاء هم كه هست، بر قضاء متعارف دلالت ندارد،

بله مربوط به قاض تحيم است، منتها در آن روايت قاض تحيم كه مربوط به زمان حضور معصوم(عليه السلام) بود مد
نظر بوده، اما اينجا دير مسئله حضور معصوم(عليه السلام) مد نظر نيست.

اعلم يعن كس كه در بين همه مجتهدين، اقوي نظراً در استنباط هست و متواند قواعد كليه را بر مواردش تطبيق كند، اين
اعلم است كه در فتوا و در مفت دنبالش هستيم، اولا قبول داريد مفت در زمان ما با قاض در آن زمان فرق دارد، ولو اين كه

قاض در آن زمان مفت هم بوده، چون بر طبق احاديث فتوا مداده است.

لذا جواب به اين فرمايش شما اين است که بوييم: اين روايت مفت مربوط به زمان حضور را بيان مکند، كه بر طبق احاديث

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/92
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


فتوا مداده، اما شامل مفت زمان ما، كه احام شرعيه را استنباط مكند نيست، که بايد هم اقوي نظراً و هم اقوي تطبيقاً باشد،
اين مفت با آن مفت فرق دارد.

نته ديري كه در آنجا هم عرض كرديم، اين است که اعلميت كه محل بحث است، اعلميت مطلق است، يعن يك نفر در بين
همه مجتهدين اعلم از ديران باشد، اما اين اعلميت كه در اين روايت آمده، افقهيت و اعلميت اضاف است، يعن در بين اين دو

نفر، کس كه افقه و اعلم است.

بنابراين در روايت داود ابن حصين، كه خودش ثقه است، البته بعض گفتهاند: واقف مسلك است، اما موثق است، دلالت روايت
اشال دارد، اما روايت از جهت سندش اشال ندارد.

ليكا نب وسروايت سوم: روايت م

يك روايت دير هست در وسائل، جلد 27، باب نهم از ابوب صفات قاض، حديث 49، که روايت موس بن اكيل است، که هم
ه(عليله السلام)، که عين همان مطلب در روايت قبل است، منتها در اينجا فرموده: «فَقَالعبدال ثقه است و توثيق شده، از اب

ينْظَر الَ اعدَلهِما و افْقَهِهِما ف دِين اله فَيمض حمه»، آن کس كه اعدل و افقه در دين خداست، حم او ممض است.

اين روايت هم از نظر دلالت به همان اشال كه در آن دو روايت قبل بود مبتلا است.

نته مهم در اين روايات

اما نتهاي كه بايد توجه بفرماييد اين است كه در مقبوله عمر ابن حنظله که چهار مرجح ذكر شده؛ افقه، اصدق، اورع و اعدل،
نيامده، در اين آخري كلمه اورع هم نيامده و به جايش اعدل آمده است، آيا در اينجا مثلا اما در اين دو روايت كلمه اصدق اصلا

افقهيت يك مرجح و اعدليت، اصدقيت و اورعيت هم ي وييم: مجموعاً دو مرجح است، يعندر مقبوله عمر ابن حنظله ب
مرجح، که هر سه عبارت اخري هم هستند؟

در روايت موس ابن اكيل دو مرجح بيان شده، «اعدَلهِما و افْقَهِهِما ف دِين اله»، علمش بيشتر باشد، عدالتش بيشتر باشد و
نَا وادِيثحا بِاهِملَمعا ا وفْقَهِهِما َلا نْظَردر روايت داود ابن حصين هم كه سه مرجح آمده، «ي ظاهر هم همين است، يعن

اورعهِما»، که بوييم: اينجا هم ولو به حسب ظاهر سه مرجح است، اما واقعش به دو مرجح بر مگردد.

آنچه مسلم است اين است كه خود همين كه در يك روايت، چهار تعبير آمده، در يك روايت سه تعبير و در يك روايت هم دو تعبير،
كاشف از اين است كه در واقع دو تعبير بيشتر نداريم و آن روايات كه اضافات دارد، آنها عنوان عطف تفسيري دارند، مرجح

ي اعلميت است و ي هم اعدليت، که اين را بعداً كه به بعض از مسائل تقليد كه مرسيم مشود استفاده كرد.

روايت چهارم: كلام امير المومنين(عليه السلام) در عهد به مالك اشتر نخع 

روايت چهارم براي اثبات اعلميت، روايت و كلام است كه امير المومنين(صلوات اله و سلامه عليه) در عهدي كه به مالك
اشتر نخع مرقوم فرمودند آمده که «اخْتَر للْحم بين النَّاسِ افْضل رعيتكَ ف نَفْسكَ»، براي حم در بين مردم، افضل رعيت

خودت را اختيار كن، که گفتهاند: حم در اينجا اعم از آن حم و قضاء مصطلح است، يعن هر چيزي كه انسان به عنوان دين



مخواهد، چه به عنوان فتوا و چه به عنوان فصل خصومت، حال امام(عليه السلام) به مالك اشتر فرموده: افضل رعيت خودت
را براي حم اختيار كن، آيا اين روايت متواند بر اعتبار اعلميت دليليت داشته باشد يا نه؟

نقد و بررس اين استدلال

اشال اول

در اينجا اشالات متعددي بر اين روايت و بر اين استدلال وارد شده؛ اولين اشال كه نته خيل مهم هم هست اين است که
بين باب قضاء و باب فتوا فرق مهم وجود دارد، که در باب فتوا نياز به تعيين از طرف حاكم ندارد و لازم نيست كه حاكم يك

نفر را براي فتوا دادن تعيين كند، اما به خلاف در باب قضاء، نياز دارد به اين كه حاكم شخص را تعيين كند.

حاكم به مقتضاي اين که خودش مشغله فراوان دارد و مجال براي رسيدگ به خصومات و فصل خصومات ندارد، پس بايد
نيب ملْحل خواست حاكم بر مصر بود فرمودند: «اخْتَررا تعيين كند و لذا امير المومنين(عليه السلام) به مالك اشتر كه م قاض

النَّاسِ افْضل رعيتكَ ف نَفْسكَ»، اما براي فتوا، اگر كس بتواند فتوا دهد، نياز به تعيين از طرف حاكم ندارد.

اگر بوييد در زمان خود ائمه معصومين(عليهم السلام) گاه اوقات امام صادق(عليه السلام) به اصحابشان مفرمودند:
المسجد و افت الناس»، آيا اين به عنوان تعيين نبوده؟ جواب اين است كه اين عنوان تعيين را ندارد، مثلا اجلس ف»

عبدالرحمن يا زراره و يا ديران صلاحيت براي اين كار را داشتند، كليات احام اله را و احاديثش را همه بلد بودند، لذا
امام(عليه السلام) به آنها مفرمود: اين كار را انجام دهيد «افت الناس»، نه اين كه من براي شما منصب فتوا دادن را تعيين
مكنم، به طوري كه اگر ديري كه مثلا شرائط عبدالرحمن را دارد و امام(عليه السلام) هم به او نفرموده، بوييم: ولو ديري

علمش بيشتر از اين باشد، چون امام(عليه السلام) او را تعيين نرده، صلاحيت براي نشستن و فتوا دادن را ندارد.

اصلا خود فتوا دادن و كس كه قدرت بر فهم احام اله را دارد، مخصوصاً اگر در مسئله تقليد و فتوا به آيه نفر استدلال كنيم،
ملَّهلَع هِملَيوا اعجذَا را مهموا قَونْذِريل و الدِّين وا فتَفَقَّهيفَةٌ لطَائ منْهم قَةرف لك نم نَفَر لا افَّةً فَلَووا كرنْفينُونَ لموانَ الْما كم و»

يحذَرونَ»، اگر كس تفقه در دين خدا كرد، متواند فتوا بدهد و براي فتوا دادن نياز به تعيين و اذن ندارد.

اءالْفُقَه نانَ مك نا ممري(عليه السلام) رسيده که «فَاكه از امام عس تواند فتوا دهد، طبق نصم بله در زمان غيبت كس
صائناً لنَفْسه‐ حافظاً لدِينه مخَالفاً علَ هواه‐ مطيعاً مرِ موه‐ فَللْعوام انْ يقَلّدُوه ال آخره»، که اين هم معنايش معرف فقهاء

به مردم است، نه اينه امام(عليه السلام) بخواهد بفرمايد كه من اينها را براي فتوا دادن تعيين مكنم.

پس اين كه مالك بايد شخص را تعيين كند، با توجه به همين فرق كه عرض كرديم، ربط به باب فتوا ندارد، بله مربوط به باب
قضاء هست.

اشال دوم

اشال دير اين است كه فرق ديري كه بين باب قضاء و فتوا است اين است که اگر در باب قضاء، اعلم تصدي قضاء را
نپذيرد، فرض كنيد مثلا اعلم در زمان ما تصدي قضاء را نپذيرفت، حاكم متواند غير اعلم را معين كند، اما در باب فتوا اينطور

نيست، اگر در باب فتوا گفتيم: قول اعلم حجيت دارد، دير با وجود قول او، قول غير اعلم حجيت ندارد.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122


اشال سوم

نته دير اين است كه اصلا اين بيان امير المومنين(عليه السلام) که فرمودند: «اختر»، عنوان ارشادي دارد، يعن امر مولوي
شرع نيست، ارشاد است به اين كه بهتر اين است كه افضل رعيت را براي قضاء اختيار كنيم.

اشال چهارم

نته بعدي اين است كه اصلا كسان كه به اين قسمت از كلام امير المومنين(عليه السلام) استدلال كردند، تعجب اين است
دنبالهاش را نخواندهاند، در دنبالهاش حضرت فرمودند: «اخْتَر للْحم بين النَّاسِ افْضل رعيتكَ ف نَفْسكَ»، و بعد افضل را معنا

لباشد که برش داشته باشد، مش کس كه امور به وسيله او ضيق نشود، يعن كس ،«ورما بِه يقتَض  نمكنند که «مم
ايجاد نند، خودش بتواند مشلات را برطرف كند.

دنباله روايت عبارات دارد، که سه چهار سطر است، اين افضل را كه معنا مكند، که با آن افضل و اعلم كه دنبالش هستيم،
خيل فرق دارد و اصلا ارتباط به آن ندارد.

روايت پنجم

روايت پنجم اين است که روايات داريم كه كس را که متصدي قضاوت شود، در حال كه در آن بلد افضل از او باشد مذمت
كرده است، که همان جوابهاي گذشته، در اينجا هم راجع به افضليت و اينها مطرح است.

روايت ششم

نم» ،(ه عليهصلوات ال)لْماً»، از پيامبرع لَّمتَع ناست كه در بحار، از كتاب اختصاص نقل شده، که «م روايت ششم، روايت
النَّارِ»، كس نم دَهقْعم اوتَبفَلْي ميسئنَا را قُولي ،هنَفْس َلا النَّاس بِه رِفصي وا ،اءلَمالْع بِه اهبي وا ،اءفَهالس بِه ارِيميلْماً، لع لَّمتَع

كه دنبال علم برود، تا بخواهد نسبت به سفهاء و علماء ممارات و مباهات داشته باشد، يا مردم را به خودش جلب كند، اين
بودنش قطع ر جهنمدي النَّارِ»، يعن نم دَهقْعم اوتَبحرف است واقعاً که «فَلْي خودش را براي آتش جهنم آماده كند، اين خيل

است.

و هنَفْس َلا ا النَّاسعد نا»، رياست فقط براي اهلش صلاحيت دارد، «فَمهله ا لُحتَص  َةاسِينَّ الربعد حضرت فرمودند: «ا
فيهِم من هو اعلَم منْه لَم ينْظُرِ اله الَيه يوم الْقيامة»، که در اينجا هم گفتهاند افتاء هم ي عنوان رياست دارد، پيامبر(صلوات اله

عليه) فرمودند: اگر كس اعلم باشد، ديري حق ندارد خودش را مطرح كند.

حال اين روايت را روي فتوا پياده كنيم، كس كه رساله مدهد، «فَمن دعا النَّاس الَ نَفْسه»، که اگر اعلم از او هم وجود دارد،
«و فيهِم من هو اعلَم منْه لَم ينْظُرِ اله الَيه يوم الْقيامة»، حال اگر اين رياست معناي داشته باشد كه مقام افتاء را هم بيرد،

استدلال خوب است، اصلا اين تعبير در كلمات مرحوم خوئ(ره) بوده، که در اشتراط ذكوريت فرموده: مرجعيت يك رياست
عامه مسلمين است، که گفتيم: اين تعبير به رياست، تعبير درست نيست، مرجع عمري زحمت مكشد، فتاواي را به دست

مآورد و در كتاب منويسد، اين كتاب را به مردم دير مدهد و اصلا كاري با مردم غير از اين ندارد.



حال فرض كنيم مسائل مال و وجوهات و ... را هم، بعض از مراجع داشتيم كه اصلا متصدي وجوهات نمشدند و تنها در
مقام فتوا، فتوا را مدادند.

بله مرجعيت در زمان ما مقداري با مسئله رياست عامه مسلمانان و شيعيان و ... ملازم شده، ول به حسب واقع اين عنوان را
ندارد، «انَّ الرِياسةَ  تَصلُح ا هلها» و اصلا اين رياست در اينجا به معناي خلافت و امامت است.

روايت هفتم: مرسله بحار از امام جواد(عليه السلام)

يك روايت مرسله دير هم هست، كه در بحار، جلد 50، صفحه 100، از امام جواد(عليه السلام) که به عمويشان خطاب كردند
که «يا عم أنّه عظيم عند اله أن تقف غداً بين يديه»، خيل سنين است كه فردا در روز قيامت شما را در پيشاه خدا بياورند،

«فيقول لك لم تفت عبادي بما لم تعلم و ف الامة من هو أعلم منك»، خداوند به شما بفرمايد: چرا براي بندههاي من فتوا دادي، به
چيزي كه نمدانست، در حال كه در بين امت من كس بود كه از تو اعلم بود؟

نقد و بررس اين روايت

مرحوم خوئ(قدس سره) فرمودهاند: دلالت اين روايت خيل خوب است، چون مگويد: «لم تفت عبادي؟»، تعبير به فتوا دارد و
مفرمايد: چرا براي عباد من فتوا دادي، در حال كه در بين عباد، اعلم از تو هم موجود بود؟ اما حيف كه اين روايت، مرسله

است و در سندش ارسال وجود دارد.

اشال دلال استاد محترم بر اين روايت

اما به نظر ما در دلالت اين روايت هم مقداري خدشه هست، براي اين که مقابله در اين روايت، بين اعلم و عالم نيست، بله بين
عبادي بما لم تعلم»، ندانسته و از روي جهل فتواي عالم و جاهل است، امام جواد(عليه السلام) به عمويشان فرمودند: «لم تفت

دادي و آنچه مورد مذمت واقع شده، اين است كه جاهلانه فتوا داده، «و ف الامة من هو أعلم منك»، که اين اعلم در اينجا به
معناي عالم است و اين مقابله در اين روايت بين عالم و جاهل است، بين اعلم و عالم نيست.

لذا به نظر ما دلالت اين روايت هم بر اعتبار اعلميت، دلالت خوب نيست.

تا اينجا پنج دليل بر اعتبار اعلميت بيان كرديم و ملاحظه فرموديد که تمام اين پنج دليل، محل مناقشه بود.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


